# صدای جامی در هرات

(بررسی تأثیر مولانا عبدالرحمن جامی بر ادبیات و فرهنگ سدههای پسین هرات) دکتر خلیلالله افضلی ا

### چکیده

نورالدین عبدالرحمن جامی عارف، دانشمند و شاعر برجستهٔ سدهٔ نهم هجری، شخصیتی است که در گوشه و کنار جغرافیای پهناور زبان فارسی جایگاهی برجسته دارد. پایگاه و مرتبت مولانا جامی در پرورشگاه او هرات از گذشته تا امروز قدری متفاوت از دیگر مناطق بوده است. ادبا، شاعران و نویسندگان این شهر، در دورههای مختلف، مولانا جامی را الگوی خویش در سرایش و پژوهش قرار داده، در آثار خود وی را ستودند و سعی به تقلید و نظیره گویی آثارش کردند. این گونه بود که عبدالرحمن جامی هم در زمان حیات خود و هم پس از درگذشتش، به مهم ترین جریان ادبی هرات در بیش از پنج صد سال گذشته تبدیل شد. در این جُستار به بررسی شواهد و نشانههای این حضور چندصدساله در تاریخ فرهنگی و اجتماعی هرات در دو بخش ۱ دیدگاههای ادبا، هنرمندان، امرا و صوفیان و ۲ - جامی به عنوان یک جریان بزرگ فرهنگی و اجتماعی پرداخته ایم.

كليدواژهها: عبدالرحمن جامي، هرات، سدهٔ نهم، تاريخ ادبي هرات.

### درآمد

نورالدین عبدالرحمن جامی (۸۱۷-۸۹۸ق.) بزرگترین شاعر، محقق و عارف سدهٔ نهم هجری قمری است. صیتِ فضیلت و دانش وی در زمان حیاتش، هرات و خراسان آن روزگار را در نَوَردید و بسیاری را از عالم و عامی و رعیت و درباری سرزمینهای دور و نزدیک از خراسان، ماوراءالنهر، هند، عراق، آذربایجان و آسیای صغیر گرویدهاش ساخت. باور، اعتقاد و ارادت به جامی اما در هرات پرورشگاه و محل زندگی او از زمان حیات تا به امروز متفاوت از دیگر مناطق بوده است. ادبا و دانشمندان هرات که او را در حیاتش «حضرت مخدومی»، «حضرت مخدومی نورا»، «مخدومي جامي» و «حضرت مولانا نورالمله والدين عبدالرحمن جامي»، در سدهٔ دهم «ملا» "و امروزه «مولوی صاحب» و «جامی صاحب» می خوانند، وی را در آثار خود به حرمت وعزت بسيارياد كردهاند.

ناسخان و کاتبان، آثارش را تکثیر کردند. خوش نو پسان و خطاطان، ایبات بر حستهٔ او را در مرقّعات و لوحها نوشتند و مذهبّان و نقاشان آنها را زیب و زینت بخشیدند. برخی از صوفیان هرات، می خواستند پس از مرگِ مراد و شیخ خود نیز، هم چنان کنار او باشند و مجاور مزارش شدند. ۴ دیگر صوفیان نقشبندی، حلقهٔ ذکر خود را بر سر مزار او برگزار می کنند و به همین ترتیب طبقات و اقشار مختلف مردم هر کس ارادت و احترام خود به مولانا جامی را به گونهای نمایش می دهد.

این جلوههای اعتبار و مقبولیت جامی در هرات، شایستهٔ تحقیق و پژوهش است. ما در این جستار به بررسی نمودها و جلوههای پسند و مقبولیت جامی در بین طبقات مختلف مردم در هرات از روزگار حیات او تا به امروز پرداخته ایم. بدیهی است این تحقیق به منزلهٔ درآمدی در این موضوع گسترده تلقی میشود که با مرور و بررسی شواهد و اسناد بیشتر در آینده تکمیل خواهد شد. در این تحقیق، در بخش نخست در چهار بخش به بررسی نگاه ادبا، هنرمندان، امرا و صوفیان هرات به عبدالرحمن جامی پرداختهایم. در بخش دوم تحقیق، مولانا جامی به عنوان یک جریان فرهنگی و اجتماعی در هرات مورد بررسی قرار گرفته است.

۴. یکی از شاعران مطرح عصر، مولانا عبدالمؤمن مزاری به سبب مجاور مزار مولانا عبدالرحمن، مزاری تخلص می کرد » بنگرید به: نوایی، مجالسالنفایس، ۱۳۶۳، ص ۱۴۵.



۱. بنگريد به منابع عصري چون باخرزي، عبدالواسع، مقامات جامي؛ صفي، فخرالدين علي، رشحات عين الحيات و ...

۲. بهدادینی خوافی، رسالهٔ ملفوظات برگ بی برگی، ۱۳۷۸، ص ۴۶۱ و ۴۶۶.

۳. بنگرید به: نثاری بخاری، مذکر احباب، ۱۳۷۷، ص ۱۲۹.

# نگاه ادبای هرات به جامی

عبدالرحمن جامی خاصتاً در دهههای پایانی عمر، یکی از مهرههای تأثیرگذار نظام اجتماعی -فرهنگی حکومت سلطان حسین میرزا بایقرا (حک. ۸۷۵-۹۱۱ق.) در خراسان محسوب می شد تا جایبی که تودهٔ مردم عموماً مشکلات و خواستههای خود را از طریق او به گوش سلطان و وزیرش میر على شير نوايي (د. ۹۰۶ق.) مي رسانيدند. دانشمندان بزرگ و نامبرداري چون عبدالرزاق سمرقندي (۸۱۶-۸۸۶ق.) مؤلف «مطلع سعدین و مجمع بحرین» و شاعرانی چون مسعود ترکمان قمی (د. • ۸۹ ق.) سرایندهٔ مثنوی سیاسی «تیغ و قلم»، جامی را واسطهٔ آشنایی و اتصال با دربار قرار مي دادندا. ملا حسين واعظ كاشفي (د. ٩١٠ق.) از همان آغاز ورود به هرات مورد حمايت جامي قرار گرفت و به معاونت جامی ارتباطش با میر علی شیر نوایی تأمین شد. به نظر می رسد به همین سبب است که بیش تر نامههای موجود جامی به جهت فیصل دادن به مشکلات مردم به نام سلطان و وزرایش نوشته شده است. به طور مثال وقتی که خواجه قطبالدین طاووس سمنانی (۸۲۸-٠٠٠ق.) وزير سلطان ابوسعيد و سيس سلطان حسين بايقرا دچار مشكل سياسي شد و از هرات فرار کرد و به اوزون حسن (۸۵۷–۸۸۲ق.) پناه برد، جامی بود که از یک سو او را در دربار آق قو یونلو صیانت کرد و از دیگر سو رای سلطان تیموری را در بارهٔ او ملایم ساخت و سرانجام عفو سلطان را در بارهٔ وی میسور کردا.

به هر روی نویسندگان و ادبای هرات چون میر علی شیر نوایی، عبدالواسع باخرزی (متوفای ٩٠٩ق.)، ملا حسين واعظ كاشفي و رضى الدين عبدالغفور لارى (د. ٩١٢ق.) اندكى پس از درگذشت جامی، چهار اثر در مناقب و مقامات وی نوشتند تا حق این پیر و شیخ خود را به جای آورند. دیگر شاگردان و مریدان نیز هر کس متناسب به وسع و دانش خود برای مراد خود کاری مى كردند. به گونهٔ مثال مولانا لارى در تكملهٔ نفحات الانس به رسالهاى اشاره كرده كه يكى از شاگردان مولانا از مجموعهٔ نامههای دریافتی جامی از سلاطین و بزرگان عصر تألیف کرده است ً.

در ادامه، جایگاه بلند مولانا جامی را در حیات و زندگی وی از منظر چهار تن از معاصرین وی جلال الدین یوسف جامی مشهور به «یوسف اهل» (حدود ۹۰ق-پس از ۸۶۰ق.)، معین الدین



۱. مایل هروی، شیخ عبدالرحمن جامی، ۱۳۷۷، ص ۵۳.

۲. همان، به نقل از خواندمیر، حبیب السیر، ج ۴، ص ۳۲۸؛ باخرزی، عبدالواسع، مقامات جامی، ۱۳۷۱، ص ۲۱۱.

۳. کتابی با عنوان «مناقب جامی» به واعظ کاشفی منسوب است. از این کتاب در هیچ یک از فهارس کتابشناسی یاد نشده است. نسخهای از این کتاب در کتابخانهٔ بروسهٔ ترکیه موجود است. رک. امین، مقدمهٔ شواهدالنبوه، ص ۵۰، به نقل از توفیق سبحانی، فهرست نسخههای خطی فارسی کتابخانهٔ بروسه، دانشگاه گیلان، ۱۳۶۸، ص ۳۰۷.

٤. لارى، عبدالغفور، تكمله نفحات الانس، ١٣٤٣، ص ٣٧.



محمد اسفزاري (درگذشتهٔ پس از ۸۹۹ق.)، عبدالله هاتفي (۸۵۸-۹۲۷ق.)، فخرالدين على صفى (۸۶۷-۹۳۹ق.) و سه تن از ادبای هرات از سده های دهم و یازدهم هجری ملا قاطعی هروی (د. ۱۰۲۴ق.)، ملا فرخ حسین ناظم هروی (د. ۱۰۸۱ق.) و ملا حسین درویش واله هروی (د. یس از ۱۰۸۵ق.) بررسی می کنیم.

### يوسف اهل جامي

يوسف اهل جامي از منشيان و شاعران نيمهٔ نخست سدهٔ نهم هرات و جام بوده است. او در پیرانهسری، نامهای به نورالدین عبدالرحمن جامی نوشته و آن را در «فرائد غیاثی» گنجانیده است. این نامه که در دو جلد چاپ شده از فرائد غیاثی موجود نیست، در صفحات ۵۵۰ تا ۵۵۵ دست نویس این کتاب در دانشگاه تو بینگن آلمان دیده می شود. حشمت مؤید مصحّح این کتاب در مقدمهٔ جلد اول کتاب در بارهٔ این نامه توضیحاتی داده است:

این نامه در سال ۸۲۰ قمری یا اندکی پس از آن نوشته شده زیرا ذکر این سنه در متن نامه صريحاً آمده است و از طرف ديگر نسخهٔ برلين تحرير سال ٨٦١ قمري است. در اين سال، يوسف اهل بايد تقريباً هفتادساله بوده باشد و ظاهراً به سبب همين كبر سن است كه در نامهٔ مزبور با وجود لحن بسیار پر از تکریم و تعظیمی که نسبت به شاعر بزرگ قرن خویش به كار برده، او را مكرراً «فرزند ارجمند» خطاب مي كند و از او گله دارد كه چرا دو نامهٔ سابقش را بی جواب گذاشته است و او را به پاسخی شاد و سرافراز نمی کند، نیز از دیدار خویش با وی در تربت جام به سال ۸۶۰ق. یاد نموده آن را سعادتی میشمرد که بر همهٔ عمر قابل ترجیح است. سپس می گوید که قصیدهای در تهنیت قدوم وزیر (که جامی همراه او از تربت می گذشته است) و رسالهای در منقبت ژنده پیل خدا به عرض وی رسانیده است، امید که وی آن را به گوشه ای نیانداخته باشد بلکه مفاسد و معایب آن را اصلاح نماید هر چند که نویسنده از ایام دولت سلطان بایسنقر خان «دست از شعر و شاعری بازداشته و مسودهٔ اشعار و ابیات را در کنج خمول و خبایا و خفایای حرمان گذاشته و عناکب نسیان بر آن تنيده و آن را كسى نديده» و پس از وزير فصيحالدين احمد خوافي كه «به شعر اين فقير بسيار التفات مى فرمودند ... چون آن در بسته شد خامهٔ سياه جامهٔ شاعرى شكسته شد»، تا حال که در تهنیت قدوم مخدوم باز طبع خود را آزموده و قصیدهای با ردیف «انگشت» گفته است که ۲۷ بیت دارد و عیناً در متن نامه نقل شده است. ۱»



۱. جامی، یوسف اهل، فرائد غیاثی، ۱۳۵۶، ج۱، صص سی و سیویک.



## معين الدين اسفزاري

معین الدین اسفزاری شاعر، مؤرخ و منشی شهیر سدهٔ نهم هجری در مجموعهٔ «منشآت و ترسل» خود پس از مدح و ثنای پادشاه و تعریف و توصیف شهر هرات، به مدح مولانا عبدالرحمن جامی پرداخته و نوشته است: «و علاوهٔ این همه زینت و آیین، و اضافهٔ چندین همه رتبت و تمكين به حكم شرف المكان بالمكين به فر تمكّن وعزّ توطّن عالى مكانى مشرفست كه سقف طارم چهارم که منزل روح الله است، نازل منزلت اوست بلکه عرش اعظم با وجود سعت قدر و رفعت مكان، ادنى پايهٔ كرسى مرتبت او، شمايم نفحات انس از بهارستان كمالش در دميدن و لوامع انوار قدس از لوايح آيات احوالش در درخشيدن، سبحهٔ اورادش تحفهٔ ابرار روزگار آمده و سلسلهالذهب معارف اسرارش زيور گردن شواهد نبوت اخيار گشته، مثنوى:

هـر چـه در دهـر نقـش داناييسـت دل او را بـدان تواناييسـت ده اشارات در هر انگشتش گــر تشــبّه يقيــن اســت او علّىســت در الهے نیافتش حد کس در طبیعی شناخته به تمام در ریاضی به یک صریر قلم عقلیاش از قیاس عقل فرون

صد چو منصور در یکی مشتش ور تناسخ درست بوعلی است حد او هم اله داند و بس راز مولود و عنصر و اجرام باز کردست گوش جندر اصم نقلیاش از مقام نقل برون

النحرير المقدام العريف القمقام، صاحب آيات الكشف و الالهام، مرشد الانامي، مقتدى الاسلامي مولانا نورالحق والحقيقه والدين عبدالرحمن جامي مدالله تعالى ظله السامي. نظم: نمانده جز الف لامي ميان او و رحمانش رسیده در عبودیّت به جایی کز ره قربت

میان او و رحمان آن الف لامی که میبینی پی تعریفِ او دان، نی حجاب بعد و حرمانش

سخن سازی که فحوای ان من الشعر لحکمه در شأن لطایف منظوماتش آیتی و سحر پردازی که مؤدّاي إن من البيان لسحر از بيان بدايع منثوراتش كنايتي است. بيت:

يـد اللـه تـا كنـد نقـل كلام وحى آثـارش فلك چون صفحه كاغذ شـد و انجم زرافشـانش



اسفزاري كه از مريدان خاص مولانا عبدالرحمن جامي بوده و «روضات الجنات في اوصاف مدینه هرات» را با تشویق و دلگرمی او شروع به نوشتن می کند، هنگام تحریر چمن دوم از روضهٔ پنجم کتاب، جامی از دنیا می رود و او اظهار تأسف و تألم فراوان کرده و این یادداشت و قطعه را در روضات الجنات مي گنجاند:

واقعهای از وقایع عجایب و حادثهای از حالات غرایب آن که در وقتی که تحریر این اوراق بدين محل رسيد كه تاريخ وفات حضرت شيخ الاسلام احمد قدّس سره مسطور شد كه يوم الجمعه ثامن محرم الحرام سنه ثمان و تسعين و ثمانمائه بود. و طنطنهٔ صيت كمالات و دبدبه بدايع حالات حضرت حقايق يناهي مولانا نورالدين عبدالرحمن جامي روح الله روحه در تمامي ديار عرب و عجم بلكه بر بساط بسيط همه اقاليم عالم ساير گشته. بعد از طی مقامات و اطلاع بر حقایق کلمات تامات و نیل طواف حرم محترم و التزام ملتزم و زيارت روضه النبي صلى الله عليه و سلم سلوك طريق كعبه حقيقي كه مبتغى جميع سالكان مسالك حق و يقين است وجههٔ همت عالى نهمت ساخته با زواده صدق و راحلهٔ توكل عزيمت فرمود ... و از محر مان حرم وصال و محر مان كعبه قرب حضرت ذوالجلال گشت. در آن ساعتی که نعش نورانی او را به جانب نمازگاه حرکت دادند پنداشتی که عالم در جنبش آمد و فحوى ان زلزله الساعه شي عظيم به ظهور پيوست. شمع آفتاب عالمتاب از فلک دوّار پروانه کردار چرخزنان گرد سر نعش رفیعش می گشت و موج آب چشمها که پیرامن جنازهٔ پرنورش محیط گشته بود از اوج بنات النعش می گذشت ... روز تعزیتش فزع مجمع اكبر و صفت وقعهٔ يوم المحشر بر همكنان واضح كشت. سلاطين كامكار و شاهزادههای سعادت یار و ارکان دولت و اعیان حضرت از اکابر امرا و اعاظم صدور و وزرا و اصول و اشراف و مشاهیر و اعراف همه بیاده بیرامن جنازهٔ عرش اندازهٔ او روان و آثار رحمت و غفران و امطار سحاب روح و ریحان به روح و روان سدرهآشیانش باران. رحمه الله عليه رحمه واسعه. اين قطعه در تاريخ وفات آن حضرت، مؤلف را اتفاق افتاد:

یافته تقدیم خلقت من لدیه ياد جامي رحمه الله عليها

روز جمعه از محرم هژدهم وفت جامی سوی حق شوقاً الیه با خرد گفتم که ای از کائنات ياد كن تاريخ او با خلق گفت



١. اسفزاري، معين الدين، روضات الجنات، ١٣٣٨، ج١، ص ٢٣٤-٢٣٩.



اسفزاری باری دیگر در این کتاب، در ستایش جامی نوشته است: «و الحق هرگز ارباب فضل و اصحاب كمال را مثل او امام و مقتدا و مرشد و رهنمایی متصوّر نیست. و من بنده را همه وقت امداد فضل فيض از باطن اقبال ميامنش، متوافر مي بود خصوصاً در وقت شروع به تحرير اين كتاب. ١٠)

### عبدالله هاتفي

عبدالله هاتفی خواهرزاده، شاگرد، مرید و معتقد مولانا جامی بود. برخی پژوهشگران معتقدند لقب «خاتم الشعرا» توسط منتقدى ادبى از دورهٔ قاجار و عصر بازگشت ادبى به جامى داده شده است در حالی که بر اساس بررسی ما، ظاهراً نخستین بار هاتفی در «لیلی و مجنون» آن را به کار برده است:

معمورهٔ نظم را سراسر این تیر همین مراست در شست امروز منم به دور جامی جامى نه كه تاجبخش خسرو سلطان سخنوران عالم در شعر سه تن پیمبرانند فردوسیی و انوری و سعدی این خاتم آن سهگانه آمد دانم که در این سخن نباشد

با تیغ زبان کنم مسخّر کے همّے جامےام قےوی دست همينجــهٔ خسـرو و نظامــي آیین سخن ازو شده نو در دین سخنوریست خاتم قولیست کے جملگے برآند هـر چنـد كـه لانبـی بعـدی چون بیبدل زمانه آمد محتاج به وصف من نباشد"

هاتفی صریحاً در این شعر لقب «خاتم الشعرایی» را برای جامی به کار نبرده، اما از او به عنوان خاتم سخنوري ياد كرده و بي شك در نشر اين انديشه يعني خاتم الشعرايي جامي تأثير داشته است. چنانچه می دانیم پس از تصرف هرات در ۹۱۲ ق. به دست شاه اسماعیل صفوی (حک. ۹۰۷ -• ٩٣ ق.) مزار مولانا جامي از سوى برخي از قزلباشان با بهانه قراردادن شهرت جامي به تعصب



١. اسفزاري، معين الدين، روضات الجنات، ١٩٤١، ص ١٧٩.

۲. نوایی، میرعلی شیر، دیوان، ۱۳۹۵، ص بیستونه.

٣. هاتفي، عبدالله، ليلي و مجنون، ١٩٤١، صص ٨٩-٩٠.

در حنفی گری به آتش کشیده و تخریب شدا. در همین اوان در نتیجهٔ شکایت برخی از حاسدان از سخنان جامی در حق روافض، شاه دستور داد هر جا نام جامی در کتابی یا کتیبهای دیده شود آن را خامی بسازند. عبدالله هاتفی از این دو قضیه متأثر گشته و دو بیت زیر را برای شاه فرستاد: آن که عمری بر درش گردون غلامی کرده است بـس عجـب دارم ز انصاف شـه کشورگشای

نقطهٔ جامی تراشیده است و خامی کرده است

كـز بـراى خاطـر جمـع لونـدى ناتـراش

### فخرالدين على صفى

فخرالدين على صفى فرزند ملا حسين واعظ كاشفى در «لطايف الطوايف» از جامى با عنوان «عارف جامي» و «حضرت مخدومي» ياد كرده، و فصل چهارم باب نهم اين كتاب را به «لطايف عارف جام نسبت به طوایف انام و شعرای ایّام» اختصاص داد. او در این قسمت، به ذکر سی ودو حكايت از جامي پرداخته است. اختصاص يك فصل از يك باب كتاب، نشان دهنده اهميت و جايگاه ارجمند جامي نزد فخرالدين على صفى است". جامي نيز به فخرالدين على صفى علاقة زيادي داشته است؛ تخلص شعري، «صفي» را جامي به ياد فرزند دومش خواجه صفي الدين محمد که در یکسالگی از دنیا رفت، به فخرالدین داده بود. این موضوع، نشان دهندهٔ ارتباط عاطفی بین فخرالدین علی صفی و مولانا عبدالرحمن جامی است<sup>۱</sup>. صفی در دیگر اثر خود «رشحات عين الحيات» بارها از مولانا جامي با اطلاق عنوان احترامآميز «مخدومي<sup>٥</sup>» ياد كرده است كه به اعتقاد برخی پژوهشگران ممكن است نشان از تلمّذ وی نزد جامی باشد . به نوشتهٔ او در این کتاب، یدرش ملا حسین واعظ کاشفی نیز از دوستان جامی بوده و همواره ملازمت او را می کرد و از طریق او به فرقهٔ نقشبندیه وارد شده بود $^{\vee}$ .

# ملا قاطعي هروي

ملا قاطعی هروی از شعرا و تذکرهنویسان مشهور هرات در سدهٔ دهم هجری است. از او تذکرهای با عنوان «مجمع الشعرای جهانگیرشاهی» بر جا مانده که در سال ۱۰۲۴ق. در هند

٧. صفى، فخرالدين على، رشحات عين الحيات، ١٣٥٤، ج ١، ص ٢٥٢.



١. واصفى، زين الدين محمود، بدايع الوقايع، ١٣٥٠، ج ٢، ص ٢٥٠.

۲. حکمت، علی اصغر، جامی، صص ۵۲ و ۵۳، ۱۴۱ و ۱۴۲؛ غفاری، قاضی احمد، تاریخ نگارستان، ۱۴۰۴ق، ص ۳۶۲.

٣. صفى، فخرالدين على، لطايف الطوايف، ١٣٩٤، صص ٢٢٤-٢١٤.

۴. واعظ كاشفى، ملاحسين، جواهر التفسير، ص ٥٢ و ٥٣.

۵. صفى، فخرالدين على، رشحات عين الحيات، ١٣٥٤، ج ٢، ص ٥٧٧.

٤. معينيان، على اصغر، مقدمهٔ رشحات عين الحيات، ١٣٥٤، ج١، ص ٧٠.

نوشته شده است. در این تذکره، احترام و نگاه بلند قاطعی به جامی مشهود است. ملا قاطعی در جایی از تذکره اشاره کرده که او بعضی مقامات مشکل سبحهالابرار جامی را پیش ملا آتشی هروی خوانده است'.

ملا قاطعی از عبدالرحمن جامی با عنوان «حضرت ملا» یاد می کند و او را عارف معارف صدق و یقین، سلطان الواصلین میخواند. این شاعر و نویسندهٔ هرات، جایی فضیلت میر سیدعلی همدانی را از یک رباعی حضرت ملا در می یابد و آن رباعی چنین است:

در ترجمـهٔ حدیـث عالـی سـندان

این تحفه رسانند به شاه همدان

سفتم گهري چند چو روشن خردان

باشد ز من هیچ مدان معتقدان

## ناظم هروي

ملا حسین ناظم هروی از شعرای برجستهٔ حلقهٔ ادبی حسن خان شاملو (د. ۱۰۵۰ق.) در هرات و نیز از معتقدان حضرت جامی است. بر اساس بررسی ما در دیوان ناظم در دو مورد از جامی یاد شده است. بار نخست ناظم قدرت شعری خود در خراسان سخن را ناشی از جامی مى داند كه مولانا عبدالرحمن جامى آن را به جوش آورده است:

مستم از جامی که جامی را به جوش آورده است

در خراسان سخن ناظم اگر این نشأه داد

او در جایی دیگر و در غزلی که ارادت خود به صوفیان و منسلک بودن خود در این وادی را نشان داده، مولانا جامي را از حيث تصوف و شاعري الگو و مقتداي خود بيان كرده است:

بهرشحی کرده صاحب ظرف جام از نشئه سرشارم فتوحات عربیرداز اعرابی ست در کارم جواهریاش رومی را بساطآرای اقرارم دهد خرقانی ام گر خرقهٔ عرفان سزاوارم

به عطری غوطه در مشک حقیقت داده عطارم فيوضات چمن پيراي بسطاميست مخصوصم بهارافشان غزنو را حدایقساز تصدیعی نیام از کسوت تجرید عریان فقر میداند



۱. ملا قاطعی، تذکرهٔ مجمع الشعرای جهانگیرشاهی، ۱۹۷۹، ص ۹۵.

۲. همان، ص ۱۱۳.

٣. همان، ص ١٣.

۴. ناظم هروی، ملاحسین، دیوان، ۱۳۷۴، ص ۶۲۵.



چنان گردیده ام شایستهٔ کیفیت معنی سخن زان شسته در گازرگه تحقیق می گویم متاع ناپسند اختلافم خوش نمى آيد محقق صوفیان را صاف می گویم دوستم از دل مشو خارجنوا ناظم كه من در برم بيداران

که خُم خُم فیض جامی می کند در جام گفتارم که باشد آب و صابون نظم و نثر پیر انصارم بود یک جنس در دامن ز هفتادوسه بازارم ولى زانها كه درد بادهٔ شرعاند بيزارم عزیزم گر چه بر ساز عمل تار است زنّارم'

ملا فرخ حسین در برابر یوسف وزلیخای ملا جامی، مثنوی ای با همین نام در حدود پنج هزار بیت را در چهارده سال بین سالهای ۱۰۵۸ تا ۱۰۷۲ق. به درخواست عباسقلی خان شاملو (حک. ۱۰۵۱-۵۸۰ ق.) حاکم هرات به اتمام رساند. او در این مثنوی نیز برای جامی احترام و ارزش بسیاری قائل شده و از او به نیکی یاد کرده است:

> سپهر نظم آن قطب معانی بنات النعش اگر يروين توان كرد حقیقت مست بزم خوش کلامی

از آن برتر که اوصافش توانی به هفت اورنگ او تحسین توان کرد قدح گیر می توفیق جامی ا

# ملا حسين درويش واله هروى

ملا حسين درويش واله از شعراي برجسته اما ناشناختهٔ سبک هندي هرات نيز از معتقدان و ارادتمندان عبدالرحمن جامي بوده است. در چندين جاي از كليات او اين دوستي و ارادت دیده می شود که این جا به چند مورد آن اشاره می شود. واله در قصیدهای که به خو بی نشان دهندهٔ دیدگاه های ادبی او و تقابل ها و جریان های موجود شعری در سدهٔ یازدهم قمری است خود را با عرفی شیرازی سنجیده است که عرفی در یک رقابت ادبی، «شیراز» و «مصلا» و «سعدی» و او «هرات» و «گازرگاه» و «جامی» را بر می گزینند.

> شب به جنّت ساز اقلیم سخن عرفی به سیر او مصلی جست و واله راه گازرگاه رفت

رفتم او شد جانب شیراز و من سوی هراه او به سعدی دید و واله کرد در جامی نگاه ۳

۳. افضلی، خلیلالله، «طرز شعری درویش حسین واله و بررسی اثرگذاریهای وی بر عبدالقادر بیدل»، دوفصل نامهٔ رودکی، ۱۳۹۴، ص ۱۴.



۱. همان، ص۳۵۵.

۲. ناظم هروی، یوسفوزلیخا، ابیات ۷۴۶-۷۴۹.

هوای سیر خیابان و طوف مرقد جامی

نبُرد جلوة سبزان هند از سر واله

سر كنم شكوة كدامى را

نه ثنایش رسد به پیر هری

پیر شد واله و جدا ز هریست

نه سلامش جناب جامی را

واله به جز شمال هری کی بَرَد کسی

از هند سوی عارف جامی سالام من

به سر مولوی جام قسم واله خورد

که ندیدیم چو خود پیر و چو او برنایی ا

در مجموع بر اساس اسناد و منابع بررسی شده، سه نوع نگاه به جامی از جانب ادبا و شاعران هرات بیش تر مشهود است:

### استیذان و کسب اجازه ادبا و شاعران هرات

مرجعیت ادبی و علمی مولانا جامی در هرات سبب شده بود که شمار قابل توجهی از شاعران و دانشمندان مقیم این شهر با کسب اجازه از او دست به تألیف بزنند. آنان آثار خود را به نظر و ملاحظه اش می رساندند و دیدگاه مولانا برایشان بسیار اهمیت داشت. در زیر به چند مورد از این نظر خواهی ها و کسب اجازه ها اشاره می کنیم:

خواندمیر (د. ۹۴۶ق.) در «خلاصهالاخبار» مینویسد که مولانا شمسالدین محمد بدخشی (د. ۹۲۹ق.) چندین رساله در فن معمّا نوشت که یکی آن «ضابطهٔ معمّا»ست که آن را نیز به نظر عبدالرحمن جامی رسانیده و «حضرت مخدومی حقایق پناهی سطری چند در تعریف آن نسخه ثبت فرموده ۲».

نقل است که مولانا عبدالله هاتفی در سرایش مثنوی لیلی و مجنون از ایشان استیذان نمود و جامی وی را به جوابگفتن قطعهٔ مشهور فردوسی امتحان نمود که سربلند به در آمد".



۱. این ابیات از صفحات مختلف دو نسخهٔ در دسترس کلیات درویش واله هروی انتخاب شده که نگارنده در حال تصحیح آن است.

٢٠ خواندمير، غياث الدين، خلاصه الاخبار، ١٣٧٢، ص٢٣٣.

٣. واعظ، اصيل الدين، مقصد الاقبال، ١٣٤٨، ص١٣٥.



روزی مولانا ولی نام کسی، نزد ایشان آمده بود و او فقیری نادان و ساده لوح بود که الفاظ ناموزون بر یکدگر می بست و آن را نظم خیال می کرد و به قید کتابت در می آورد و همه جا می خواند و مردم می خندیدند. پس از ایشان منشورنامهای طلبید و ابرام و مبالغه از حد گذرانید و به روح عزیزان سوگند داد که البته برای من چیزی نویسید که به آن در میان شاعران و ظریفان مباهات كنم. ايشان دوات و قلم و كاغذ طلبيدند و براي مراعات خاطر او اين رقعه را در مجلس نوشتند که خدمت مولانا ولی، فقیران را به صحبت خود مشرّف ساخت و به خواندن اشعار دلاویز دلپذیر خود بنواخت. پایهٔ شعرش از آن بلندتر است که در تنگنای وزن گنجد، یا کسی تواند که آن را به ميزان طبع سنجد. تجاوز الله عنه و عنى و عن جميع من يتكلم بمالا يعنى '.

او آن قدر مورد اعتماد شاعران عصر بود که باری «مولانا لطفی در محل رحلت، مطلعی بگفت و فرصت غزلساختن نیافت. وصیت کرد که حضرت مخدومی نورا، غزل تمام کرده در دیوان نویسد. ایشان نیز وصیت به جای آورده، غزل را به مطلع ذیل تمام کردند و در دیوان خود ثىت نمودند:

به زان که به بدخویی بی رحم چنین افتد<sup>۲</sup>

گـر کار دل عاشـق با کافـر چین افتد

# جامی به عنوان مرجع ادبی

پیوسته علما و دانشمندان عصر جهت حل مشکلات و پرسشهای خود به دیدار جامی می رفته اند که در رسالهٔ ملفوظات یا سخنان محمود قوّاس بهدادنی خوافی از عرفای سدهٔ دهم هجری خراسان به بحثهای چندین جلسه اشاره شده است. "دو مورد را در این جا نقل می کنیم:

گاه رجوع شاعران به او به سبب سرقت های ادبی رایج در عصر بود. در دیوان جامی به قطعهای زیبا از دادخواهی شاعری به نام «ساغری» بر میخوریم که وی به سبب سرقت مضامین و معانی شعرش به جامی شکایت برده است:

ساغرى مى گفت دزدان معانى بردهاند هر كجادر شعر من يك معنى خوش ديدهاند راست می گفت آن که معنی هاش را دز دیدهاندا دیدم اکثر شعرهایش یکی معنی نداشت

۴. جامی، عبدالرحمن، دیوان، ج ۲، ص۸۴۱.



١. صفى، فخرالدين على، لطايف الطوايف، ١٣٩٤، ص ٢٢٥ و ٢٢٤.

۲. نوایی، میرعلی شیر، مجالس النفایس، ۱۳۶۳، ص ۴۹.

۳. از جمله بنگرید به برگ بیبرگی، ۱۳۷۷، ص ۵۱۶.

«مى فرمودند كه مولانا فتح الله به خدمت مولانا غياث الدين احمد عرض كرده اند كه بسيار در تحصیل خود را بیرغبت می یابم. در جواب فرموده اند که تا از حضرت مولانا عبدالرحمن جامی نپرسی، ترک نکنی. چون به ملازمت حضرت مخدوم رفتهاند، ایشان کتابت می کردهاند. چون فارغ شدهاند مولانا فتحالله برخاسته و سلام كرده، حضرت مخدوم پرسيدهاند: كجا بوديد و به چه كار آمدهايد؟ مولانا فتح الله حال خود را عرض كرده كه خود را در تحصيل بي رغبت می یابم. فرمودهاند مگر جذبهای رسیده یا سخنان اولیاء خدا مطالعه کردهای یا عاشق شدهای؟ جواب گفته که سخنان این طایفه مطالعه کردهام. فرمودهاند: چه خوانی؟ گفته که شرح شمسیه. فرمودهاند که او را تمام کن و هر مذهب که داری مختصری در آن مذهب بخوان و حدیث چند بخوان و دیگر به خدایرستی مشغول شو. ۱»

# تفأل با ديوان جامي

زین الدین واصفی (د. ۹۶۱ق.) در «بدایع الوقایع» هنگامی که در تردید به سر می برد که به سوی حجاز سفر کند یا نه، با دیوان جامی فال می گیرد و این نشان از آن دارد که در این زمان فالگرفتن با دیوان جامی مرسوم بوده است: «... و اما این کمینه بر آن بوده که سفر حجاز و روی آوردن به کعبهٔ نیاز و قبلهٔ نماز، انسب و اولی می نماید و در مطارحه و مذاکرهٔ این بودیم كه طالب علمي درآمد و در دست وي ديوان حضرت حقيقت يناهي، نورالمله والدين مولانا عبدالرحمن جامی بود و از برای همین مقصود و حسب الحال گشاده شد. این بیت بر آمد که: جامی ز مُلک خراسان چه کنی عزم حجاز چون تو را کعبهٔ مقصود به ترکستان است

بر همين قرار يافته، از حضرت عبيدالله خان رخصت حاصل كرده، متوجه تركستان شديم. ١٣ واصفی جایی دیگر در این کتاب در مجلسی در حضور یادشاه وقت و بزرگان از تفأل با دیوان جامی یاد کرده و پس از این که با خواندن بیتی از غزل جامی، یکی از حاضران (مولانا جبینی) هتک حرمت مولانا می کند، او فی الحال برخاسته و مجلس را ترک می گوید". مؤلف بدایع الوقایع احترام و علاقهٔ زایدالوصفی به مولانا جامی داشته که این دوستی را هنگام نام بردن از مولانا در جای جای کتاب ارزشمندش می توان مشاهده کرد. او جایی نوشته که «حضرت ملا چه کس بزرگوار عزیزی بودهاند، خوش حال کسی که دیدهٔ رمددیدهٔ او به جمال باکمال آن حضرت منوّر



۱. مایل هروی، نجیب، برگ بیبرگی، ۱۳۷۷، ص ۴۸۷.

۲. واصفی، زین الدین، بدایع الوقایع، ۱۳۵۷، ج ۱، ص ۲۶۴.

٣. همان، ص ٣٢٣.

شده باشد'».

برخی از شاعران هرات بر اشعار حضرت جامی مخمس میساختند که این نیز نشان دهندهٔ اشتیاق و دوستی ایشان به شعر و شخصیت جامی است. از جملهٔ این افراد از روزگار او به کسانی چون نوایی و بنایی و در عصر حاضر به شاعرانی چون میر غلام حیدر مشهور به «میر گازرگاه» مىتوان اشاره كنيم .

### نگاه هنرمندان هرات به جامی

آثار جامی و به ویژه دیوان اشعار و هفت اورنگ او، دهها بار در هرات توسط هنر مندان کتابت، تذهیب و تزئین شده و مهمترین مظهر نسخه پردازی بوده است. اکنون این دست از نسخههای آثار جامی که در گوشه و کنار دنیا افتادهاند، نمونههای برجستهٔ هنر خوش نویسی، نگارگری و تذهیب مکتب هرات و عصر تیموریان شمرده می شوند. به طور مثال «قبله الکتاب» و «سلطان الخطاطين » سلطانعلى مشهدى (د. ٩٢٥ق.) با عبدالرحمن جامي آميزش و دوستي به هم زد و بنا به ارادتی که به وی پیدا کرد و علاقهای که جامی به خط سلطانعلی یافت، بسیاری از آثار منظوم و منثور جامي را كتابت كرد". ماجراي علاقهٔ جامي به كتابت و خط سلطانعلي را عالي افندی در رسالهٔ خود آورده است. جامی علاقه مند بود که دیوانش را سلطانعلی کتابت کند اما امیر علی شیر نوایی کتابت آن را به عبدالصمد خوش نویس سپرد و سرانجام مولانا جامی از کتابت ديوانش توسط اين خوش نو يس راضي نبود ۴. جامي با خوش نو يسان، مذهّبان و هنر مندان معمولاً در خانهٔ خود (باغچهٔ نورا) بزمهایی برگزار می کرده که باری سلطانعلی از چنین بزمی با نامبردن از شركت كنندگان آن ياد كرده است ٥. اكنون چندين نسخه از آثار جامي شامل تحفه الاحرار، يوسف و زليخا، و ترجمهٔ منظوم چهل حديث جامي به خط سلطانعلي موجود است كه مهدي بیانی آنها را در کتاب «احوال و آثار خوش نویسان» فهرست کرده است<sup>2</sup>.

در سدهٔ دهم میر دوری هروی و سلطان محمود تربتی از خوش نویسان زبدهٔ آن عصر از جمله

۶. حبيبي، عبدالحي، هنر عهد تيموريان و متفرعات آن، ١٣٥٤، ص ١٠٠؛ فكرى سلجوقي، تعليقات، ١٣٤٣، ص ٥٤.



۲. مير غلام حيدر، «تخميس بر غزل جامي»، دورهٔ اول، سال دوم، شمارهٔ اول، حمل ١٣١٣، صص ٢٠ تا ٢٨.

٣. بياني، مهدي، احوال و آثار خوشنويسان، ج ٢، ص ٢٤٥. سلطانعلي، اربعين جامي را به خط خويش نوشت كه اكنون اين نسخه

در کتابخانهٔ آستان قدس رضوی در مشهد نگهداری می شود و چند سال قبل به صورت عکسی این کتاب منتشر شد.

۴. عالى افندى، مصطفى، مناقب هنروران، ١٣٤٩، ص ٤٢؛ نوايى، مير على شير، مجالس النفايس، ١٣٤٣، ص ١٥٠.

۵. بیانی، مهدی، احوال و آثار خوش نویسان، ۱۳۶۳، ج ۲، ص ۲۴۷.

كساني هستند كه آثار جامي و از جمله خسرو و شيرين و يوسف و زليخاي وي را كتابت كردهاند'. شاه قاسم کاتب هروی از خوش نویسان مشهور سدهٔ یازدهم هرات و دربار حسن خان شاملو به دستور این خان مثنوی یوسف و زلیخا را به خط نستعلیق کتابت کرده است ۲.

در بیرون از هرات در سدهٔ دهم نیز کتابت و تذهیب و تزئین آثار جامی در تبریز، مشهد، اصفهان، قزوین و شیراز بسیار مرسوم و مورد علاقه بود و هنرمندان هراتی در تهیه و کتابت این آثار نقش عمدهای داشتند. به طور مثال در مهمترین اثر کارگاه ابراهیم میرزا صفوی، کتاب هفت اورنگ جامی که در سالهای ۹۶۳ تا ۹۷۲ق. در مشهد خوش نویسی و نگارگری شد هنرمندانی چون سلطان محمد خندان، محب على هروى نقشى برجسته داشتند".م. م. اشرفى نمونههاى زیادی از این نسخه ها را با برخی تصاویر آن در کتابی معرفی کرده است ً.

علاقهمندی هنرمندان هرات به اشعار جامی به اندازهای بوده که حتی ظهیرالدین محمد بابر به تحریر قطعات و رباعیات جامی در کتیبه های مسجد جامع هرات اشاره می کند که نشان از اهمیت این شاعر در دید مردم دارد<sup>۵</sup>. کاتبان همواره با احترام و عظمت از مولانا جامی در هنگام نقل آثار او یاد می کردند. به طور مثال در مجموعهای شامل ۲۵ رساله به شماره ۱۱۸۲ در مجموعه كتب فارسى كتابخانهٔ اندياآفيس دهلي رسالهايست منسوب به مولانا جامي كه به مقامات و مناقب شیخ الاسلام خواجه عبدالله انصاری پرداخته است. کاتب این رساله که در ٩٢٣ق. كتابت شده در پايان اثر به صورت معمّى و اشاره از مولانا جامى به «حضرت مخدومي حقايق يناهي اعنى الذي كان نوراً لأعين الأحباب» تعبير نموده استع.

در مجموع کلام جامی به سبب اشتهار، لطافت و تازگی توسط اساتید بزرگ خوش نویسی عصر نظير درويش على (سده نهم)، نصرالله بن كمال الدين عبدالله (سده نهم)، مير على هروي (سدهٔ نهم و دهم)، درویش محمود بن عبدالله قونوی (سدهٔ نهم)، نورالدین هروی (سدهٔ نهم)، محمد بن عبدالكريم الحسيني (سدة نهم)، سلطان محمد خندان (سدة دهم)، دوست محمد بن سلطان محمد (سدهٔ دهم)، خلیل بن درویش محمد جامی (سدهٔ دهم)، محمود بن نظام (سدهٔ دهم)، شاه محمود نیشابوری (دهم)، محمد میرک (سدهٔ دوازدهم) و ... کتابت شده است که



۱. قاطعي هروي، مجمع الشعراي جهانگيرشاهي، ۱۹۷۹، ص ۷۷.

۲. فکری سلجوقی، عبدالرئوف، ذکر برخی از خوش نویسان و هنرمندان، ۱۳۴۹، ص۵۶ و ۶۳.

۳. این اثر اکنون در گالری فریر در واشنگتن نگهداری میشود.

۴. بنگرید به: م. م. اشرفی، مینیاتورهای نسخههای خطی جامی در قرن شانزدهم، ۱۳۸۹، تهران، انتشارات شباهنگ.

۵. فكرى سلجوقي، عبدالرئوف، بخشى از تاريخ هرات باستان، ١٣۶٢، ص۵۵ و ۵۹.

٤. جامى، عبدالرحمن، مقامات شيخ الاسلام، ١٣٥٥، ص ٤٠.



آثارشان در کتابخانههای مختلف در گوشه و کنار دنیا نگهداری میشود.

در دورهٔ معاصر نیز اکثر خوش نویسان هرات از آخوند محمدعلی عطار (د. ۱۳۷۱ش.) و امين الله ييرزاد (د. ١٣٨١ش.) تا عبدالجليل توانا، نجيب الله انورى، بسم الله فرامرز سرورى، میر ولی احمد صبری، نیک محمد مستمند غوری و ... به مشق و تمرین ابیات و قطعات جامی می پردازند و هنر مندی خویش را با شعر او محک می زنند.

### نگاه امرای هرات به جامی

جامی نه تنها در خراسان آن وقت بلکه در سایر بلاد اسلامی نیز از شهرت و محبوبیت فراوان برخوردار بود. شاهان و سلاطین عصر به او حرمت خاصّی قایل بودند و با ارسال نامهها و هدایا او را گرامی می داشتند و در طول سفرهایش، شرایط ادب و مهمان نوازی را به جا می آوردند. مراتب عزّت و اعتبار مقام جامی به حدّی بود که بارها به شفاعت شعرا و سایر طبقات نزد شاهان می پرداخت و حکام و امرا نمی توانستند خواهش جامی را نادیده بگیرند. در ادامه به بررسی نگاه یک وزیر، سه سلطان و دو حاکم هرات در خصوص جامی می پردازیم.

# ابوالقاسم بابر

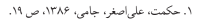
آغاز شاعری جامی مصادف با دورهٔ سلطنت میرزا ابوالقاسم بابر بن بایسنغر (حک. ۸۵۶-٨٤١ق.) است. جامي رسالهٔ «حليهٔ حلل» خود را كه در فن معمّاست به نام ابوالقاسم بابر كه مردی درویش صفت و کریم طبع بود، کرده و اسم او را در اشعار خود به طریق تعمیه آورده است. جامی، غزلی در مدح این شاه دارد که با این مطلع آغاز می شود:

به روی شاه ابوالقاسم معزالدوله بابرخان بیا ای ساقی مهوش بده جام می رخشان

از آن سو سندی به ویژه در مجموعهٔ منشآت و نامههای مولانا جامی در دسترس نیست که دیدگاه و نگاه ابوالقاسم بابر به مولانا جامی را بتوان بر اساس آن دریافت.

### سلطان ابوسعيد

جامی، دیوان اول و رسایل خود را در عهد میرزا ابوسعید گورکان (حک. ۸۶۱–۸۷۳ق.) ترتیب و تألیف کرده است. او با این شاه تیموری رابطه و پیوند داشت و در یکی از مثنویهای خود ضمن نام بردن از سلطان، او را ستوده است:





آسمان پیش قصر قدرش پست چاوشانش ز جاه شاهوشان ا

شاہ سلطان ابوسعید کے هست یشت بر یشت شاه و شاهنشان

جامی در یکی از غزلهای خود نیز از او چنین یاد کرده است:

میده به فر دولت سلطان ابوسعید<sup>۲</sup> ساقی به شکل جام برآمد هلال عید

در خصوص این یادشاه تیموری نیز اطلاعاتی اکنون در دسترس و اختیار ما نیست که متوجه دیدگاه و نگاه او به مولانا جامی شویم.

## سلطان حسين بايقرا

مولانا جامي قسمت معظم تأليفات خود را به نام سلطان حسين بايقرا (حک. ٩١١-٨٧٥.) مصدّر ساخته و فضل و كرامت او را ستوده است. از آن سو، سلطان حسين بايقرا نيز به جامي ارادت بسیار داشت و در تکریم و اعزاز او، شرایط تعظیم و احترام را به جا می آورد. بیست و پنج سال اخیر حیات جامی مصادف با سلطنت این سلطان بود. زمانی جامی این ابیات را به سلطان فرستاد:

نه زهد آمد مرا مانع ز بزم عشرتاندیشان

بهجایی کاطلس شاهان نشاید فرشره حاشا

نیندیشم دعایی غیر ازین کان شاه خوبان را

غم خوددور مىدارم زبزم عشرتانديشان که راه قرب باید دلق گردآلود درویشان مبادا هیچ گه آسیبی از کید بداندیشان

سلطان حسین بایقرا که «حسینی» تخلص می کرد، در جواب نوشت:

نشاید مجمعی را گفت بزم عشرتاندیشان

به جزتشویق نبود تخت جاه و اطلس شاهی

حسینی وار از پیر مغان جویم قدح تا شد

که نبود پرتو رویت چراغ مجلس ایشان خوشا گنج فراغ و دلق گردآلود درویشان ز دُرّ جــام جامي بادهٔ لعل جگرريشــان

میان جامی و سلطان حسین هنگام غیبت این دومین از هرات، گاه نامهنگاری هایی وجود داشته است که خوش بختانه شماری از این نامه ها در مجموعهٔ منشآت جامی به دست ما رسیده است. او باری چون اسباب سفر حجاز را در ربیع الاول ۸۷۷ق. فراهم کرد، سلطان حسین میرزا مقرر



۱. همان، ص ۲۰.

۲. همان، ص ۲۱.

داشت تا وی از پرداخت هر گونه مالیات معاف گردد و وسایل سفر او فراهم شود، نامههای دیوانی به مراکز قدرت در جهان اسلام ارسال شود تا از او و همراهانش به درستی استقبال شود و هم عدهای او را بدرقه کنند'.

دوستی و احترام سلطان حسین بایقرا را به جامی شاید از حضور فعال و باشکوه در مراسم تشییع و سوگواری وی بهتر درک کرد. مرگ جامی پس از خاموشی خداوندگار بلخ در قونیه را شاید بتوان پرسروصداترین مرگ شاعر و ادیب و دانشمندی دانست که در تاریخ فرهنگ مان اتفاق افتاده است. شاه بر سر اقتدار با اندوه تمام در مراسم سوگواری وی شرکت می ورزد، وزیر فرهیختهاش در خاموشی او مو یه می کند و هزاران تن از هواخواهان او در این مصیبت گریبان می درند. ۱»

# مير على شير نوايي

میر علی شیر نوایی شاگرد و مرید مولانا جامی بود و به وی سخت حرمت می گذاشت و او را مخدوم خویش می خواند. نوایی تا پایان عمر خود از استاد و پیر خویش به نکویی یاد کرده است. اغراق نیست اگر بگوییم پیوستگی دربار به جامی وقتی عمیق تر شد که امیر علی شیر نوایی دست ارادت به جامی داد و در زمرهٔ مریدان نقشبندی قرار گرفت و جامی را در نظر اهالی خراسان و مراكز قدرت در شرق و غرب ايران به حيث ملجأ و مأوا معرفي كرد". ييوند و نزديكي جامي و نوایی به حدّی بود که به طور مثال هنگامی که جامی در ۸۷۷ق. نیت حج کرد و روانهٔ حجاز شد، على شير نوايي را عهدهدار «امور و مهمّات» خود در هرات ساخت ً.

او بخش عمدهای از آثار خود از قبیل لیلی ومجنون، فرهادوشیرین، سبعهٔ سیاره، سد اسکندری، حيره الابرار، اربعين، مجالس النفايس، محبوب القلوب، نسايم المحبه و شمايم الفتوه، قصيده تحفه الافكار و ... را به مصلحت جامي سروده و يا به پيروي از آثار وي نوشته است. نوايي معمولا می کوشید که نظیر آثار جامی در فارسی را به زبان ترکی جغتایی تألیف کند. «خمسه المتحيرين» كه از جملهٔ آثار معروف و ارزشمند و خواندني نوايي به شمار مي آيد، سرايا ستايش جامی را در بر دارد. این کتاب $^{0}$  به زبان ترکی جغتایی سراسر در شرح احوال و ذکر مکارم و توصیف صفات مولانا جامی مشتمل بریک مقدمه و سه فصل و یک خاتمه است. مقدمه در بیان

۵. این کتاب چون دارای یک مقدمه و سه مقاله و یک خاتمه میباشد که مجموعاً پنج قسمت میشود و آن را موجب تحیّر خوانندگان دانسته از این رو آن را «خمسه المتحیرین» نامیده است.



۱. باخرزی، نظام الدین، مقامات جامی، ۱۳۷۱، صص ۱۶۰-۱۶۴.

ناظمى، لطيف، «دود از خراسان برآمد»، وبسايت دويجهوله،

٣. مايل هروي، نجيب، شيخ عبدالرحمن جامي، ١٣٧٧، ص ٥٤.

۴. باخرزی، عبدالواسع، مقامات جامی، ۱۳۷۱، ص ۱۶۰.

اصل و زادگاه و حیات جامی و آشنایی مؤلف با وی؛ فصل اول در ذکر حوادث و گفتوگوهایی که میانشان واقع شده است؛ فصل دوم نامهها و نوشتههایی که بین مؤلف و جامی صورت گرفته است؛ فصل سوم کتابهایی که جامی به خواهش نوایی ساخته است و در خاتمه به ذکر کتابها و رساله هایی که مؤلف به دستور جامی مطالعه کرده است، پرداخته و نیز در این خاتمه چگونگی وفات نورالدین عبدالرحمن جامی را شرح داده است. میرعلی شیر نوایی چون از نگارش خمسه فارغ شد آن را به مولانا جامی فرستاد تا از نظر بگذراند این موضوع را عبدالواسع باخرزی در «مقامات جامی» نقل کرده است:

«چون عالى جناب مملكت يناهي [مير على شير] از نظم و ترتيب كتاب غرابت انتساب خمسهٔ مبارک به عبارات ترکی که ابیات آن به هفت هزار می رسد فراغتی تمام یافت، پیش از آن که از سواد به بیاض رود، نخست از روی خصوصیت و اتحاد پیش از آن حضرت فرستاد که اگر در نظر قبول ایشان قابلیت آن دارد که بی تصرف و تغییری به زیادت و نقصان به صفحات صحایف نقل کنند فهوالمراد و اگر چنان که به شرف ارتضا اقتران نمی یابد بر طاق نسیان گذاشته عنان اعتنا از صوب شروع در آن کشیده دارد و آن حضرت به زبان مشحون به فنون ضراعت و نیاز ترغیب و تحسین بسیار فرمود چنان که از منطوق كتاب نباهت انتساب سكندرنامه ظاهر و باهر است كه نظم:

به ترکی زبان نقشی آمید عجب ز چرخ آفرین ها بر آن کلک باد که این نقش مطبوع از آن کلک زاد ببخشـود بـر فارسـي گوهــران که گر بودی این هم به لفظ دری به میازان آن نظم معجزنظام

كه جادو دمان را بود مُهر لب به نظم دری در نظمآوران نماندی مجال سخن گستری نظامی که بودی و خسرو کدام؟

نوایی در حق جامی احترامی عمیق و صمیمانه می پر ورید:

اول صفا اهلی پاک فرجامی پاک فرجام، پاک فر اول یقین سازی دستگیر منگا

قبله و استاد و پیر منگا

او در تذکرهٔ مجالس النفایس، جامی را به دریای ابرار مانند می کند:

بو دانش و فضل و گهری نینگ کانی یا رب بو معانے دری نینگ عمانی



#### عالم ایلیگا بو جانبی توت ارزانی ا کیے ایلادنیک انے اهل عالے جانی

بر اساس مکاتبات موجود و در دسترس جامی و نوایی، این دو از زندگی یک دیگر آگاهی داشتند و هر گاه نیت تألیف اثر تازهای داشتند با هم مشورت می کردند. آثار نوشته شدهٔ خود را ابتدا به یک دیگر نشان می دادند و تصحیح و تأیید یکی، برای دیگری اهمیت فراوان داشت. دست كم سه اثر مولانا جامي شامل نفحات الانس، اشعه اللمعات، شواهدالنبوه و نام گذاري دیوانهای سه گانهٔ جامی و قصیدهٔ لجه الاسرار به استدعا و تشویق علی شیر نوایی نوشته شده است. جامی حتی هر پاره و بخشی از نفحات الانس را که به پایان می برده، جهت نقد و نظر به نوایی می فرستاده است. ۲ او در مقدمهٔ دیوان خود در این باب چنین نوشته است:

نموده می آید که این کمینه به حسب فطرت اصلی و قابلیت جبلی هدف سهام احکام خجسته فرجام، صنعت كلام افتاده بود و صدف جواهر اسرار اسم بزرگوار «المتكلم» آمده، هرگز نتوانست که اوقات خود را بالکلیه از ابداع نظمی و یا اختراع نثری فارغ یابد و خالی گرداند. لاجرم از توالی اعوام و شهور و تمادی اعصار و دهور، رسایل و كتب متعدده از منثورات و دفاتر متنوعه از مثنويات و دواوين متفرقه از قصايد و غزليات جمع آوری بود و در این ولا که تاریخ هجرت نبویه تا تکمیل مائه تاسعه، سه سال بیش باقى نمانده است محب و معتقد درويشان بلكه محبوب و معتقد ايشان:

#### راز فردا چه جای دی بلکه پریر آن تافتـه دی بــر دل او زود نــه دیــر

نظام المله و الدين على شير الذي هو مستغن باسمه العالى عن المبالغه في الالقاب فنعرض بالاشتغال بدله الدعاعن مزاوله الاطناب وفقه الله لما يحبه و يرضاه و جعل الاخره خير من اولاه، همت شريف به آن آورده است كه دواوين قصايد و غزليات را که عدد آن به سه رسیده است در یک جلد فراهم آورد و چون سه مغز در یک پوست بپرورد، از این فقیر استدعای آن کرد که هر یک به اسم خاصی سمت اختصاص گیرد و از وصمت ابهام و اشتراك صورت استخلاص پذيرد. لاجرم به ملاحظهٔ اوقات وقوعشان ديوان اول كه در اوان جواني و اوايل زمان آمال و اماني به وقوع پيوسته به «فاتحه الشباب» اتسام مي يابد و ديوان ثاني كه در اواسط عقود ايام زندگاني انتظام يافته به «واسطه العقد» نامزد می شود و دیوان ثالث که در اواخر حیات آغاز ترتیب آن شده است به «خاتمه

٢. جامي، عبدالرحمن، نامهها و منشأت جامي، ١٣٨٧، ص ٢١.



۱. نوایی، میرعلی شیر، مجالس النفایس، ۱۳۶۳، ص ۵۶.

در منشآت جامی نامهای موجود است که در آن نوایی در توضیح شرایط سرودن قصیدهٔ «تحفه الافكار » مي گويد كه هنگامي وي مطلع آن را گرفت، روانهٔ مرو بود، آن را به هرات خدمت استادش جامی فرستاد تا نظر او را بداند و جامی در پاسخ، نامهای نوشت و نوایی را تشویق کرد<sup>۲</sup>. او باری در خمسه المتحيرين از خاطرهاي ياد كرده كه اين رباعي را به مخدومي جامي فرستادم:

بی خـود گـردم چـو نامه آیـد ز برت تا دور فتاده سرم از خاک درت

من بے خبر از نامہ چه دانے خبرت هــر روز دهــم بــه نامــهاي دردســرت

و مولانا جامي در جواب نوشت:

تا بو که کنم گهی به خاطر گذرت زان دم که فتاد اتفاق سفرت

خواهم که دهم به نامهای درد سرت گر مرغ پرد سوی تو یا باد وزد

به مناسبت مرگ جامی شاعران زیادی مرثیه سرودند. نوایی نیز حق دوستی را ادا کرد و ضمن تألیف کتاب، مرثیهای نیز سرود. نوایی در خمسهالمتحیرین به حوادث یک روز پیش از مرگ جامی، روز درگذشت، مراسم تشییع و تدفین و سالگرد نخست درگذشت مولانا جامی نیز به صورت مفصل پرداخته است: «قریب یک سال عموماً به اهل عام و خصوصاً به اهل خراسان ماتم دوام کرد. پس از سپری شدن یک سال از وفات ایشان، حضرت سلطان صاحبقران، آش سالیانهٔ ایشان را بسی با احترام دادند. بعضی از مخلصان آن حضرت در سر قبرشان عمارت عالى انداختند. اهل نظم، بسيار تاريخ و مرثيهها گفتند و خواندند. از جمله راقم حروف، مرثيه و تاریخی گفتم که در روز آش سالیانه، مولانا حسین واعظ به منبر برآمده خواند:

گوهــر كان حقيقــت دُرّ بحــر معرفت كو به حق واصل شدو در دل نبودش ماسوا

گشت تاریخ وفاتش کاشف سر اله ٔ كاشف سر الهي بود بيشك زان سبب

عبدالواسع نظامی منشی جزئیات بیش تری از مرثیهٔ نوایی را به دست می دهد این که در روز بيستم عزاكه صلاى عام داده شده بود، مولانا كمال الدين حسين واعظ كاشفى (درگذشته ٩١٠ق.) مرثیهٔ علی شیر نوایی را که به صورت ترکیب بند در هفت بند سروده شده بود را به آواز خوش و رسا



۱. جامی، عبدالرحمن، دیوان، ۱۳۷۸، ج ۱، ص۳۰.

۲. جامی، عبدالرحمن، منشآت، ۱۳۸۳، ص۵۶ و ۲۳۳.

٣. همان، ص ٩٤.

۴. نوایی، میر علی شیر، خمسه المتحیرین، ۱۳۸۱، ص ۴۲.



از فراز منبر عیدگاه بر خواند که بند اول آن مرثیه این است:

هر دم از انجمن چرخ جفای دگر است هریک از انجم او داغ بلای دگر است

نوایی در مفارقت یار عزیزش با خاطری افسرده و روحی فگار، مرثیهای سوزناک نیز سرود. در «مكارم الاخلاق» آمده كه عمارت سر مزار فايض الانوار حضرت مخدومي حقايق پناهي و نیز حوض سر این مزار را میر علی شیر نوایی ساخته بود ا ولی چنان که دیدیم او خود در خمسه المتحيرين نخواسته كه ساخت عمارت سر مزار جامي را به خود منسوب كند و به عبارت «بعضي از مخلصان» بسنده کرده است.

# سامميرزا صفوى

شاهزادهٔ دانشمند و هنر مند سام میرزا صفوی (۹۲۳-۹۷۵ق.) از سال ۹۲۸ که پنج ساله بود از جانب یدرش شاه اسماعیل صفوی به سریرستی دور میش خان عهده دار حکمرانی هرات شد که هشت سال دوام کرد. این میزان اقامت او جهت آشنایی با مولانا عبدالرحمن جامی و جایگاه او در هرات کافی بود. این از یادکرد جامی در تذکرهٔ تحفهٔ سامی (۹۶۸ق.) نوشتهٔ این شاهزاده بر می آید که چنین محترمانه است: «جامی از غایت علو فطرت و نهایت حدّت، احتیاج به تقریر حال و تبیین مقال ندارد چه پرتو فضل او از شرق تا اقصای غرب رسیده و خوان نوال فضایلش از کران تا کران کشیده». ۳

### حسن خان شاملو

حسن خان شاملو به مولانا عبدالرحمن جامي اعتقاد و ارادتي زايدالوصف داشته، از اين رو مایل بوده است که وی شیعه باشد، به همین جهت از دیوان جامی اشعاری انتخاب کرد که به عقیدهٔ او دلالت بر تشیع مولانا داشته، و دیباچهای که بر منتخبات مذکور نگاشته، این است:

بادهنوش كيفيت حقايق نيك فرجامي، مولانا عبدالرحمن جامي را تراوش مضمون صاف اعتقادی از جام لبریز عبارت مدعا هویداست، سعت دایرهٔ مشربش در کشاکش رد و قبول دلها جان داده موافق و مخالف در مقام چاشنی گیری سخنان او مدهوش ساغر حيرتند، گاه قدح فرخ اخلاص در كوثر محبت اهلالبيت ميزند و گاه شيشهٔ انديشه بر در خُم خانهٔ انكار شيعيان دودمان ولايت مي شكند، انتظام سلسلهٔ تشيع و دينداري دوام

۳. صفوی، ساممیرزا، تذکره، ۱۳۸۴، ص ۷۰.



۱. باخرزی، عبدالواسع، مقامات جامی، ۱۳۷۱، ص ۲۶۰.

٢. خواندمير، غياث الدين، مكارم الاخلاق، ١٣٧٨، ص ٩٢ و ٩٣.

دولت روزافزون را به این معنی رهنمون است که اندک او را بسیار داند و بسیار او را مقرون به عدم اعتبار، چه در ثانی مجبور بوده و در اول مختار. با وجود تعصب پادشاه آن زمان و غلبه و استیلای میرعلی شیر و ار باب رتق و فتق مهمات آن عصر اگر نه اعتقادش درست بودن این قسم سخنان از او کجا ناشی شدی؟ لهذا از نظم و نثر آنچه دلالت بر تشیع او میکند در این سفینه که موجوار بر کف بحرآسای حاشیه نشینان بارگاه نظام دین و دولت می نشیند جمع آمده و آنچه مخالف و مباین این معنی است، بر موافقت معاصرانش به توجیهات وجیهه محمول ساخته رداً علی المخالفین که به تسنن او نازش می نمایند. می خواهد که در دایرهٔ قبول جا یابد، و در سلک معتقدان دودمان ولایت، انتظام یافته احیاء اموات سلسلهٔ حالات او را غبار ادبار از خاکش فرونشیند و عمارت اقبالش به صفای طینت اخلاص معمور شده ثواب نیه المؤمن خیر من عمله به روزگار فرخنده آثار آن] قبلهٔ تحقیق عاید گردد.

حلقه در گوش سلک بندگی را رشته ای است هر الف کز قامت موزون فرمانش رسید

بی رضای او غم دنیا و دین ناید به کار فکر اهل دین و دنیا کی به سامانش رسدا

### نگاه دربار هرات به جامی

مولانا جامی به سبب پایگاه بلند خود در تصوف، علوم دینی و شعر و شاعری، طرف مشورت و مورد تأیید دربار تیموری بود و به همین سبب توانست نقش بارزی در اتفاقات فرهنگی - مذهبی عصر خود ایفا کند. دربار تیموری نگاههای متفاوتی به جامی داشته است. در این جا به دو نوع نگاه که بیش تر از دیگر موارد مشهود است، اشاره می کنیم. حضور و موجودیت عبدالرحمن جامی در هرات و ارتباط نزدیک او با دربار سبب اعتبار دستگاه تیموری بود و می کوشیدند این همراهی را به دیگران و حریفان نمایش دهند.

### هدایا و مراسلات درباری

در گذشته مرسوم بود که چون سفیری به درباری فرستاده می شد هدایای نقدی و غیرنقدی نیز همراه سفیر به شاه یا حاکم مورد نظر فرستاده می شد. با توجه به یادکرد تذکره نویسان و مؤرخان در چندین مورد، آثار عبدالرحمن جامی جزء اصلی هدایای سفیر تیموری بوده که در این جا به سه مورد اشاره می کنیم:

۱. گلچین معانی، احمد، «حسنخان شاملو»، آینده، ۱۳۶۹، ص ۴۰۹، به نقل از منشآت حسنخان شاملو، ص ۹۷ و ۹۸؛ حبیبی، هنر عهد تیموریان و متفرعات آن، ۱۳۵۶، ص۱۴۱ و مایل هروی، «نسخهبرگردان جنگ شاملو»، ۱۳۸۳، ص۳۷۱.





میر علی شیر نوایی به دربار یعقوببیگ ترکمان در آذربایجان مجموعهٔ کاملی از آثار عبدالرحمن حامى را به عنوان هدیه فرستاد'.

چون یسر کمال الدین، میرحسین ابیوردی را در زمان سلطان حسین میرزا به رسالت عراق سرفراز نمودند، میر علی شیر تحفهای چند از نفایس سلطان، خصوصاً کلیات جامی را جهت قاضی عیسی صدر مقرر داشت. عبدالکریم کتابدار، کتاب فتوحات را بنا بر مشابهتی که در حجم و جلد با کلیات جامی داشت به میر تسلیم نمود، وی بی آن که ببیند در بار بست. چون به حضور قاضی صدر رسید، او پرسید: در سفر مشقتی ندیده باشند؟ ابیوردی که کتاب اهدایی را (بدون مطالعه و ملاحظه) در دست داشت گفت: «در تمام سفر این دیوان مولانا جامی را میخواندم، بنابراین رنجی حس نکردم. » صدر با کمال اشتیاق ازو کتاب مذکور را گرفت، ولی چون گشود،  $\sim$  کتاب فتوحات بود $^{\mathsf{Y}}$ .

دیوان مولانا جامی باری دیگر از هرات به حضور سلطان بایزید دوم عثمانی فرستاده شد<sup>۳</sup>.

## ٧- مشروعيتبخشي

حضور جامی در کنار دربار تیموری برای این حکومت امتیازی بوده و این حکومت توانسته که از آن استفاده هایی کند. نخستین استفاده، کتابت اشعار جامی بر روی کتیبه های ابنیهٔ دورهٔ تیموری است. جامی بیست و دو قصیده و دو مثنوی در مدح عمارات شاهی دارد که در هنگام اتمام و انجام بناها سروده است و هیچ یک از شاعران این عصر با چنین بسامدی و در وصف ابنیه و باغها و کوشکها شعر نسرودهاند. مسلماً جامی به عنوان شاعر بزرگ عصر و مورد توجه دربار، در بسیاری از مراسم ها و تجلیل از اقدامات دربار حضور داشته است و از او انتظار همدلی و حُسن نظر در این امور می رفته است ً.

از جملهٔ این کتیبه ها باید به کتیبهٔ بلند دیوار داخلی گنبدخانهٔ مزار ابوالولید آزادنی که منظومهٔ «السلام ای صاحب خُلق عظیم» اثر طبع مولانا جامی که در قطعات کاشی درج شده بود<sup>۵</sup> و كتيبهٔ دور كرياس ورودي مزار خواجه عبدالله انصاري مزيّن به قصيدهٔ معروف حضرت جامي در منقبت پیر هرات، به خط نستعلیق خطاط معروف هرات، مرحوم خلیفه ملا محمدحسین

۵. کبیری، غلام حیدر، بهشت آزادان، ۱۳۹۱، س۳۳.



۱. تاریخ ایران دورهٔ تیموریان، ترجمهٔ یعقوب آژند، ۱۳۸۲، ص ۴۰۲.

۲. حبیبی، هنر عهد تیموریان و متفرعات آن، ۱۳۵۶، ص ۳۴ و ۳۵ به نقل از نگارستان، ص ۳۳۶.

٣. حبيبي، هنر عهد تيموريان و متفرعات آن، ١٣٥٤، ص ٣٧ به نقل از منشآت فريدونبيگ، ج ١، ص ٣٤١.

۴. نصیری جامی، حسن، مکتب هرات، ۱۳۹۴، ۲۴۵ و ۲۴۹.

### سلجوقي اشاره كنيم:

طوبي لروضه سجدت ارضها الجباه این آستانهای ست که از خاک او برند رخ چـون نهد به سـدهٔ والایـش آفتاب چون ابر اگر ز سقف رواقش چکد مطر گيرد جهان ز شمسهٔ ايوان او فروغ بندد به روی خود همه درهای حادثه این منقبت ز دولت صاحب دلی گرفت يير هرات زبدهٔ انصاریان که سود تصنیف اوست درس مقیمان مدرسه گازرگهی ست تربت او کابر مغفرت ميل سر مزار يرانوار او كشد دلو زرىست صورت قنديل مرقدش نور ولایتش که جهان را فرا گرفت جامی حریم کعبهٔ هر حاجت این در است

بشرى لسده لثمت تر بها الشفاء شاهان ملک افسر عنز و سریر جاه چـرخ ار نه زیر یاش نهـد قامت دو تاه سر بر زند ز طارم چرخ برین گیاه بر صدق این سخن دو گواهند مهر و ماه هـر كس كـه آورد به حريـم درش پناه کز مهد خاک کرده در این بقعه جایگاه بر طاق عرش قبهٔ دهلیز او کلاه تلقين اوست ذكر مريدان خانقاه در ساحتش سفید کند نامهٔ سیاه زوّار را به دیدهٔ دل کُحل انتباه کز وی رهیده یوسف دلها ز حبس چاه تا حشر باد هادی افتادگان راه روی دعا به کعبه کن و حاجتی بخواه ۱

یکی دیگر از استفاده های این گونهٔ دربار تیموری از جامی، رباعی وی بر ایوان آرامگاه منسوب به حضرت على در بلخ بود كه شرح آن را عبدالحي حبيبي در مقاله اي چنين نوشته است: بعد از سال ۸۸۰ق. در هرات و خراسان شهرت یافت که مزار مبارک علی علیه السلام در «خواجه خیران» بلخ است. شاهان تیموریهٔ هرات که با صفویه رقابتی داشتند، غالباً برای جلب نظر شیعیان حضرت علی، این افسانه را شاخ و برگی دادند و بر آن مزار مبهم و نامعلوم، بناهای رفیعی برافراشتند. از آن وقت برخی از کتب را نیز نوشتند و افسانه هایی را پرداختند که گویا مزار و مرقد آن حضرت در خواجه خیران بلخ است و این موضوع





آن قدر اهمیت یافت که ام البلاد بلخ رفته رفته متروک گردید و روستای کوچک خواجه خیران حدود ۹۰۰ق. اینک به برکت این شایعه، شهر بزرگ «مزار شریف» شد که مرکز ایالت شمالی افغانستان به شمار می آید. این که مرقد حضرت علی در بلخ باشد از روی اسناد موثوق قديم ابداً و اصلاً به ثبوت نمى رسد ولى بر ديوار گنبد دوم مزار مذكور قصيده مجعولي را كه از نظر ادب نيز خيلي سست و موهون است و قطعاً با كلام پخته و سبك متین مولانا جامی شباهتی ندارد به نام آن شاعر دانشمند نامی انتساب داده و نوشتهاند به مطلع ذیل:

چـو شـد قنديـل زر گـردان بـر اوج قلعـهٔ مينا

شعاع شمع کافوری مه گردید ناپیدا

سه بیت اخیر قصیدهٔ مجعوله چنین است: ديار قبهالاسلام بلخ امروز در معنى درون خلوت او دوش بودم معتکف جامی برو برهان مجو ديگر، گواهيي نه ازين بهتر

چو فردوس برین گشته فرحناکست و روحافزا به گوش جان من آمد ندا از عالم بالا هزاران گنگ و کور و کر که صحت یافتند اینجا

اما آنچه خود مولانا نورالدین جامی گفته، رباعی بلیغ و فصیح ذیل است که بودن مرقد آن حضرت را در نجف اشرف ضمناً و اشارتاً تأیید مینماید:

گویند که مرقد علی در نجف است

در بلے بیا ببین چه دارالشرف است

جامی نه عدن گوی و نه بین الجبلین

خورشید یکی و نور او هر طرف است

# نگاه صوفیان هرات به جامی

حضرت جامی در طریقههای مرقِج صوفیه، پیرو و رکن مهم طریقهٔ نقشبندیه بود که در نیمهٔ دوم سدهٔ هشتم هجری در ماورالنهر و خراسان رواج تمام داشت و مؤسس آن خواجه بهاءالدین محمد بن محمد بخاری مشهور به نقشبند است. در میان طوایف صوفیان، خواجگان نقشبندیه با مردم و طبقات حاکمه نزدیکی داشته و محشور بودهاند و بنابراین طریقهٔ ایشان راه رهبانیت و گوشه گیری و فرار از اجتماع نبود. جامی، شیخ نقشبندی ها در هرات و جانشین سعدالدین کاشغری بود. صبیهٔ خواجهٔ کلان فرزند سعدالدین کاشغری را به زنی گرفت. لنگرخانهٔ نورا محل دید و بازدید صوفیان بوده است. حامد جمالی



١. حبيبي افغاني، عبدالحي، «مجمع الغرايب و مطالب خواندني آن»، مجله آريانا، عقرب ١٣٤٠، شماره ٢٢٤، ص ٣٤٥ و ٣٣٤.

دهلوی شاعر و نویسندهٔ اواخر سدهٔ نهم و نیمهٔ نخست سدهٔ دهم که «سیر العارفین» را در شرح احوال سيزده تن از مشايح صوفي هند در حدود سال ٩٤٠ق. نوشته، در اين كتاب یادی از سفر به هرات و میزبانی مولانا جامی در خانهٔ خود کرده است:

این احقر انام در ایام عزیمتِ کعبه فرجام در شهر هری رسیده بود. به اکابر آن جای مثل حضرت شیخ صوفی که از خلفای حضرت شیخ زین الدین خوافی رحمه الله بود، و حضرت شیخ محمد رومی که یکی از واصلان حق بود و حضرت شیخ عبدالعزیز جامی که در مشیخت ممتاز بود و حضرت مولانا نورالدین عبدالرحمن جامی قدّس سره که یکی از محققان روزگار و در عالم ظاهر و باطن یگانهٔ روزگار و در شاعری سعدی روزگار بود، با حضرت خلاصهٔ علمای عظام شیخ الاسلام که از دست شاه اسماعیل شهد شهادت به کام کشید و از شدبت ظلم بیباک [بود و] ذرهای از عقیدهٔ پاک [دست برنداشت] و حضرت مولانای مسعود شیروانی که در بیشهٔ هر علمی شیری بود و حضرت مولانا عبدالغفور لاری که یکی از مقبولان حضرت باری بود، اگر چه تمام این بزرگواران را با این حقير محبتي عظيم بود و مودتي مستقيم داشتند. فاما تكيهگاه اين درويش، خانهٔ حضرت مولانا نورالدین عبدالرحمن جامی بود رحمه الله علیه. روزی به خدمت ایشان و حجرهٔ خاص نشسته بودم و «لمعات» حضرت شیخ فخرالدین عراقی در میان بود. نگاه حضرت مولانا عبدالرحمن جامي در تعریف حضرت شیخ صدرالدین قونوي که مسترشد حضرت محى الدين ابن عربي است مبالغه نمود و فرمود كه اين لمعات نتيجه بركات التفات آن عالى درجات است كه حضرت شيخ فخرالدين در قلم آورده. اين اداء ايشان به خاطر این درویش راه نیافت. گفتم: مرتبهٔ هر کسی پیش حضرت حق تعالی مخفی نیست که از نتيجهٔ عطيهٔ اوست. به فرمان الله تعالى همان شب به خطاب مولاناي مشاراليه در خواب نمودند که گویی صفهای پرنور است. در آنجا حضرت شیخ المشایخ و الاولیا، شیخ صدرالدین عارف قدّس سره با جمعی درویشان نشستهاند و مولانا فخرالدین عراقی كفش حضرت ايشان گرفته، با ادب ايستاده است و اشارت به اين فقير كرد كه شما نيز در آن مجلس حاضرید. من درآمدم و به دست بوس آن حضرت مشرّف شدم چنانچه دهشت ایشان در من اثر کرد و شما با من می گویید که مرتبهٔ حضرت ایشان معلوم شد من می گویم که حق به طرف شما بود» چون وقت صبح معیّت حضرت مولانای مشارالیه به وقوع پیوست، این خواب تقریر نمودند و فاتحه به روح پاک ایشان خواندند'».





در این قسمت به بیان دیدگاه چند صوفی مشهور هرات در بارهٔ مولانا عبدالرحمن جامی مى يردازيم:

سعدالدین کاشغری مقارن نقشبندی شدن جامی در بارهٔ او گفته بود: «حق سبحانه در کارخانهٔ تكوين و ايجاد به شرف صحبت اين جوان صاحب كمال، بر ما فقيران آشفته حال بسي منت نهاده».

مولانا محمود قوّاس (درگذشته. ۹۶۷ق.) در بارهٔ والی قندهار بیرمخان خانخانان (مقتول ۹۶۸ق.) که دخلیهای بر اشعار عبدالرحمن جامی نوشته، سخت اعتراض می کند: «بابا حاکم دیار ما مرد بدی نیست، اخلاص به درویشان دارد و دخلیهای بر اشعار مولانا عبدالرحمن جامی قدس الله سره السامي نوشته بود. سيد را يعني مير حبيبالله را نزد وي فرستادم كه اين نيك نیست. من از دنیای شما نمی اندیشم، از جزای آخرت می ترسم، خود را از این مقام بگذرانید. ۱»

مولانا محمّد روجي مي گفته اند كه مولانا نورالمله و الدين عبدالرحمن جامي چون چراغ اند ليكن در گرد ايشان تاريكاناند. [و نيز] مى فر مودند آن سخن كه حضرت شيخ الاسلام احمد الجامي قدس الله روحه العزيز فرمودهاند كه در هر چهارصد سال شخصي پيدا شود كه آثار لطف خداوندی در بارهٔ او ظاهر و هویدا باشد که تمام خلق عالم ببینند، آن کس مولانا عبدالرحمن الجامى اند. و در حق شيخ الاسلام هرات مى فرمودند كه آنچه سالكان و طالبان حق را بعد از ریاضات و خلوات میسر شود، وی را در وقت شهادت میسر شد. ۱»

اکنون نیز در جلسات ذکر و نشستهای صوفیان طریقههای چشتیه، نقشبندیه و صلواتیه\* که در شبهای مشخصی برگزار می شود، هفت اورنگ جامی با لحن و صوت خاصی خوانده مي شود كه اين نشان از علاقه و پيوند صوفيان كنوني هرات با حضرت جامي دارد. جز اين جامي در غلبهٔ طریقهٔ نقشبندیه بر دیگر طریقههای تصوفی در هرات در سدههای یسین تأثیر بسزایی داشته است و اگر بگوییم گرایش جامعهٔ تصوفی این شهر به نقشبندیه، گرایش به جامی ست شاید سخنی دور از واقعیت نباشد.



۱. قوّاس بهدادینی، ملفوظات بهدادینی (برگ بی برگی)، به تصحیح سیدعارف نوشاهی، ۱۳۷۸، ص ۴۸۱.

۲. همان، ص ۵۰۸.

# جامی به عنوان جریان قدرتمند فرهنگی و اجتماعی در هرات

مولانا جامي، انديشهمند جريانسازي بود. وقتي به تأليف يک اثر مي يرداخت، ديگر علما و دانشمندان نیز می کوشیدند در همان موضوع آثاری را تألیف کنند و به تقلید و استقبال از آثار جامی افتخار می کردند. پس از جامی، تبعیت از او و نگارش و سرایش آثاری در ژانر و موضوعی که او به آن پرداخته بود، یکی از اولو پتهای و ضرورتهای شاعری و نویسندگی در هرات بوده است. شاعران و نویسندگان زیادی از آثار او پیروی کردهاند که در این جا به چند تن آنان اشاره مىكنيم:

جامی در سال ۸۸٦ق. چهل حدیث پیامبر را برگزید و به نظم درآورد و مقدمهٔ منثوری نیز بر آن نوشت. میر علی شیر نوایی به جهت استفادهٔ ترکان آن را به نظم ترکی درآورد. یس از او در هرات و دانشمندانی چون ملا حسین واعظ کاشفی (درگذشتهٔ ۹۱۰ق.)، معين الدين مسكين فراهي (درگذشتهٔ ۷۰۹ق.)، جمال الدين عطاء الحسيني (درگذشتهٔ ٩٢٦ق.) و محمد حسين حافظ هروي شاعر نيمهٔ دوم سدهٔ دهم و نيمهٔ نخست سدهٔ یازدهم و میرزا محمدرضا برنابادی (درگذشتهٔ ۱۲۲۲ق.) نیز به تألیف چنین آثاری دست یازیدند ۲. جامی در بیتی به این گفتمان اربعین سازی در هرات اشاره کرده است:

اربعین های سالکان جامیی هست بهر قدر وصول صدر قبول آ

مير على شير نوايي قصيدهٔ تحفه الافكار را به استقبال از قصيدهٔ بحرالابرار امير خسرو دهلوي و به اقتفاى لجهالاسرار عبدالرحمن جامي سروده است و در قصيدهٔ «نسيم الخلد» كه به نام «نسایم الهدا» هم یاد شده، به قصیدهٔ «مرآه الصفا»ی امیر خسرو دهلوی و قصیدهٔ «جلاء الروح» مولانا جامي نيز توجه داشته است ً.

جامی دیوان خود را بر اساس دوره های مختلف زندگی خود به سه دیوان تقسیم کرد. میرعلی شیر نوایی و ملا عارف بایزید پورانی تتبع حضرت جامی نمودهاند و سه دیوان دارند<sup>۵</sup>.

نوایی به تقلید از جامی رسالهای در عروض و موسیقی نوشت.

از معاصران خواجه مسعود قمی و بعدها ناظم هروی و جنیدالله حاذق هروی، یوسف و



۱. ادب فارسی در افغانستان، ص۸۹۳.

۲. مایل هروی، رضا، میرزایان برناباد، ۱۳۴۸، ص ۶۷.

٣. فراهي، معين الدين، ديوان، ١٣٩٣، ص بيست و هفت.

٤. عشيق، محمداكبر، تعليقات مكارم الاخلاق، ١٣٧٨، ص١٨٣.

۵. قاطعی هروی، مجمع الشعرا، ۱۹۷۹، ص۱۰۳.



زلیخا سرودند. خواجه مسعود قمی یوسف و زلیخای خود را به سلطان حسین بایقرا هدیه کرده است. ملا فرّخ حسین هروی متخلص به «ناظم» از شعرای برجستهٔ عهد صفوی در نیمهٔ دوم سدهٔ یازدهم است. او به تقلید از عبدالرحمن جامی، یوسف و زلیخایی (۱۰۵۸-۲۰۶۳ق.) سروده و آن را به عباسقلی خان فرزند حسن خان شاملو تقدیم کرده است. ناظم، خود در این اثر اعتراف کرده که از جامی پیروی کرده است. او نظم یوسف و زلیخا را به اشارهٔ حسن خان شاملو شیرازه بسته است. او هر چند در ابتدا متردد بوده و به سبب طبع آزمایی سخنوران معتقد بوده که تیغ سخن در این وادی صد پهلو خواهد خورد. حسن خان با شنیدن عذرهای ناظم راضی نشده و بلکه او را به سرودن این اثر تشویق و تحریض می کند. مشروط به این که از کسانی که قبلا در این وادی طبع را آزمودهاند، یاد شود:

به شرط آن که این صبح سعادت کنے از آفتاب رفتگان یاد خصوصاً آن که مشک نظم را بوست ولايت گير هفت اقليم توحيد ز شرحش متن را یابی محشا سپهر نظم آن قطب معانى بنات النعش را يروين توان كرد حقیقت مست بزم خوش کلامی چـو زیـن گفتـار شـوقافزا دگـر بار چـراغ انتعاشـم گشـت روشـن دهانـم نرگسآسا ترزبان شـد شكستم شيشة عــذرآوري را چـو ایـن پیمانـهٔ نامـی گرفتـم

چـو طالع سازی از اوج ارادت كزيشان مشرق معنى شد آباد در این بحر این حکایت بستهٔ اوست مجرد سير نُه گردون تجريد تصوف را ز فیضش دست بالا از آن برتر که اوصافش توانی به هفت اورنگ او تحسین توان کرد قدح گیر می توفیق جامی لب خاموشیام را داد گفتار كشيدم شعله چون آتش ز دامن زبان چون تیخ سرتایا دهان شد گشودم سرخُم دانشوری را به طاق ابروی جامی گرفتم

امیر نظام الدین شیخ احمد سهیلی معروف به «شیخم سهیلی» مثنوی لیلی و مجنون را در

۱. مایل هروی، رضا، میرزایان برناباد، ۱۳۴۸، ص ۳۶ و ۳۷.



عباسقلى خان شاملو حاكم هرات از جمله كساني ست كه از رسالهٔ معماي جامي تقليد كرده است'.

میر علی شیر نوایی به پیروی از جامی، نامه ها و منشأت خود را که به ترکی به شاهان و بزرگان روزگار خویش نوشته را در یک مجموعه گرد آورده است. این کتاب به سال ۱۹۲۶م. در باکو به چاپ رسیده است.

جامی، تألیف نفحات الانس من حضرات القدس این اثر بلند و مشهورش را در ۸۸۱ق. به خواهش امیر علی شیر نوایی آغاز و دو سال بعد در ۸۸۳ق. به پایان برد. نوایی، نفحات الانس نورالدین عبدالرحمن جامی را در سال ۹۰۱ق. به ترکی چغتایی ترجمه کرد و شرح حال خلفا و مشايخ تركستان را بر آن افزود و آن را «نسايم المحبه في شمايم الفتوه» ناميد. اين كتاب ترجمهٔ آزادي از نفحات الانس است. رضى الدين عبدالغفور لارى به خواهش ضياء الدين يوسف فرزند جامی بر این کتاب ابتدا حواشی نوشت و سیس تکملهای بر آن افزود که شامل شرح حال مولانا جامي بود. على اصغر بشير معتقد است كه استفادهٔ كامل از نفحات الانس بدون مطالعهٔ حاشيهٔ مولانا عبدالغفور، ميسر نيست و در حقيقت حواشي مذكور، كليد دريافت مطالب نفحات است٬ در این کتاب دانشمند لاری با کمال ادب و حرمت نسبت به مرشد و مرشدزادهٔ خویش، در صدد برآمده است که مشکلات نفحات الانس را به نیروی توضیحات و تعلیقات دقیق خویش حل كند و پس از آن شرح حال استاد عالى مقام خود را «تكمله للكتاب» بر آن بيافزايد و همين کار را کرد.

رضى الدين عبدالغفور لارى بركتاب فوائد ضيائيه در شرح كافيه مولانا جامى - كه در علم نحو است - حاشیه نوشت. دستنویسی از این کتاب به شمارهٔ ۱/۱۳۰ در کتابخانهٔ اکادمی علوم ازیکستان در تاشکند نگهداری می شود".

فخرالدين على صفى باجناق جامى، اثر مشهور «رشحات عين الحيات» را به تقليد از اشعه اللمعات جامي نوشت.

میر علی شیر نوایی به تقلید از گلستان سعدی و بهارستان مولانا جامی، محبوب القلوب را نوشت.



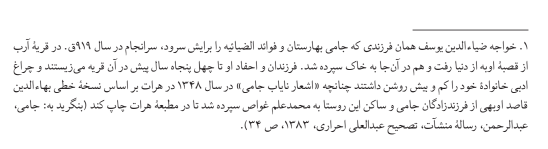
۱. برنابادی، محمدرضا، تذکره، ۱۹۸۴، ص ۴۰.

٢. لارى، عبدالغفور، تكملهٔ نفحات الانس، ١٣٤٣، ص ٣.

۳. مجموعهٔ نسخههای خطی شرقی اکادمی علوم ازبکستان، ۱۹۶۰، ج ۵، ص ۱۹۷.

اکثر دانشمندان و فضلای کنونی هرات، هر کدام حداقل یک اثر در بارهٔ جامی نوشتهاند و یا در انتشار آن به نحوی سهم داشتهاند. از جملهٔ اینان به منشی عبدالکریم احراری (مولانا عبدالرحمن جامي و تصوف)، على اصغر بشير (تكملهٔ نفحات الانس، كابل، ١٣٤٣؛ شناس نامهٔ جامى، ١٣٤٢؛ ترجمهٔ منظومهٔ الاصغر في المعمّا، مجلهٔ ادب، شمارهٔ ۵، ١٣٤٤؛ مقامات شيخ الاسلام، كابل، ١٣٥٥)، عبدالرئوف فكرى سلجوقي (مقامات شيخ الاسلام خواجه عبدالله انصاری، کابل، ۱۳۴۳)، غلام حیدر کبیری (سفرهای مولانا جامی، هرات، ۱۳۸۳)، عبدالغنی نیکسیر (آموزش و پرورش در آثار جامی، هرات، )، رضا مایل هروی (شرح رباعیات، کابل، ۱۳۴۳) و (نامههای دستنویس جامی، کابل، ۱۳۶۴)، نجیب مایل هروی (مقامات جامی، تهران، ۱۳۷۱؛ شیخ عبدالرحمن جامی، تهران، ۱۳۷۷)، محمدناصر رهیاب (گره به باد مزن، مشهد، ۱۳۷۹)، محمدعلم غواص (اشعار نایاب جامی ، هرات، ۱۳۴۸)، عبدالعلی نور احراری (منشأت جامي، تربت جام، ١٣٨٠)، محمدحسين وفاسلجوقي (چهل حديث مولانا جامي، كابل، ١٣۶٣)، ولى شاه بهره (صد چراغ جامى، هرات، ١٣٩٥)، عبدالله شفيقى (اعتقادنامهٔ مولانا عبدالرحمن جامی، تربت جام، ۱۳۸۶) و رسالههای ترفیع علمی خلیل احمد جامی در دانشگاه هرات (جلوه های وحدت الوجود در هفت اورنگ جامی، ۱۳۸۲؛ آیات و احادیث نبوی در هفت اورنگ جامی، ۱۳۹۳؛ هستی شناسی مولانا عبدالرحمن جامی، ۱۳۹۶؛ دنیاگرایی و دنیاگریزی مولانا جامی، ۱۳۹۶) باید اشاره کنیم.

در سالهای اخیر پایاننامههای دومین دورهٔ کارشناسی ارشد گروه ادبیات فارسی دانشکدهٔ ادبیات دانشگاه هرات ورودی سال ۱۳۹۵ به بررسی زندگی و آثار مولانا عبدالرحمن جامی اختصاص یافت که در مجموع ۲۰ دانشجو با نگارش این تحقیقات، فصل تازه ای از جامی پژوهی را در هرات گشودند. اطلاعات ۱۹ پایاننامه در اختیار ما قرار گرفت که به شرح زیر است:





### فهرست عناوين پاياننامههاي مقطع كارشناسي ارشد گروه ادبيات فارسي دانشكدهٔ ادبيات دانشگاه هرات

| تاریخ<br>دفاع | استاد مشاور        | استاد راهنما    | دانشجو                     | عنوان پایاننامه                                                                                  |    |
|---------------|--------------------|-----------------|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 1898          | محمدداوود منير     | محمدناصر رەياب  | فروزان امیری               | داستان پردازی مولانا جامی (شگردهای<br>داستانی در منظومههای غنایی لیلی و مجنون<br>و یوسف و زلیخا) | ١  |
| 1898          | محمدناصر رهياب     | فضلالرحمن فقيهى | عزیزالله مجددی             | سیمای اولیاء در نفحاتالانس مولانا جامی                                                           | ۲  |
| 1898          | احمدغنى خسروى      | محمدداوود منير  | راميلا عزيزي               | سبكشناسي غزليات جامي                                                                             | ٣  |
| 1898          | محمدداوود منير     | صلاحالدين جامي  | خلیلاحمد جامی              | دنیاگرایی و دنیاگریزی مولانا جامی                                                                | ۴  |
| 1898          | فضل لرحمن<br>فقیهی | احمدغنى خسروى   | نوریه نورزاد               | مولانا عبدالرحمن جامی و مسائل اجتماعی                                                            | ۵  |
| 1798          | صلاحالدين جامي     | احمدغنی خسروی   | سید یحیی<br>حزین           | انسان گرایی در هفتاورنگ مولانا جامی                                                              | ۶  |
| 1898          | محمدداوود منير     | محمدناصر رەياب  | نارون رجایی                | روایتشناسی داستانهای هفتاورنگ (لیلی و<br>مجنون، یوسف و زلیخا و سلامان و ابسال)                   | ٧  |
| 1898          | احمدغني خسروي      | فضلالرحمن فقيهى | سوما صالح                  | اندیشههای تعلیمی مولانا جامی در هفتاورنگ                                                         | ٨  |
| 1898          | احمدغنى خسروى      | محمدداوود منير  | افسانه حبیبزاده<br>واحدیار | شعرشناسی جامی                                                                                    | ٩  |
| 1898          | صلاحالدين جامي     | محمدناصر رهياب  | نيلوفر نيكسير              | جایگاه زن در هفتاورنگ جامی                                                                       | 1. |
| 1898          | فضلالرحمن<br>فقیهی | احمدغنی خسروی   | آمنه داوود<br>تیموری       | اخلاق در هفتاورنگ مولانا جامی                                                                    | 11 |
| 1898          | محمدناصر رهياب     | صلاحالدين جامي  | محمدنعيم مروى              | زیباییشناسی غزل جامی                                                                             | ۱۲ |
| 1898          | صلاحالدين جامي     | محمدداوود منير  | عبدالمقیم<br>نجرابی        | ویژگیهای نثرنویسی جامی در منشاَت و<br>نامهها                                                     | ۱۳ |
| 1798          | احمدغنى خسروى      | فضلالرحمن فقيهى | فضلاحمد اعلمی<br>هروی      | نصوص گرایی در اشعار جامی                                                                         | 14 |
| 1898          | محمدداوود منير     | فضلالرحمن فقيهى | محبوبه صالحى               | دیدگاههای کلامی جامی در سلسله الذهب                                                              | ۱۵ |
| 1898          | احمد غنی<br>خسروی  | فضلالرحمن فقيهى | محمدشفیق<br>رسولیار        | مولانا جامی و فرمانروایان تیموری                                                                 | 18 |
| 1898          | محمدناصر رهياب     | محمدداوود منير  | محمد پیمان                 | اسلوب معادله و جایگاه آن در هفتاورنگ<br>جامی                                                     | ۱۷ |
| 1898          | صلاحالدين جامى     | احمدغنى خسروى   | عبدالرحيم عمرى             | بینامتنیت در خمسهٔ امیرخسرو و هفت اورنگ<br>مولانا جامی                                           | ۱۸ |





جز اینها، بر اساس جست وجوی ما بین سالهای ۱۳۸۸ تا ۱۳۹۵ در مقطع لیسانس گروه ادبیات فارسی دانشکدهٔ ادبیات دانشگاه هرات هجده پایاننامه و در دانشکدهٔ ادبیات فارسی دانشگاه کهکشان شرق ۹ پایاننامه بین سالهای ۱۳۹۴ تا ۱۳۹۷ به مولانا جامی اختصاص یافته است. در دانشگاه تعلیم و تربیهٔ هرات نیز چندین پایاننامه به جامی اختصاص یافته است.

به باور برخی از پژوهشگران «مسجد مخدوم» در شهر قدیم هرات یادگاری از عصر مولانا جامی است و مولانا خود امام و خطیب این مسجد بوده است. این مسجد از این رو برای مردم هرات اهمیت زیادی دارد. در سدهٔ قبل برخی از آثار جامی در شبه قاره به همت هراتیان چاپ شد که از آن جمله یکی از تألیفات مولانا جامی (از صفحهٔ ۱۳۸ به بعد) در کتاب «مقامات حضرت خواجه نقشبند قدّس سره» به اهتمام حاجى سيد عبدالقدوس ولد حاجى سيد جلال الدين ساكن حصهٔ اول بلده هرات در بمبئی هند به چاپ رسید.

مردم هرات که تا همین چندی پیش در مساجد و مکتبخانه ها فرزندان شان یوسف و زلیخای جامی می خواندند و با آن باسواد می شدند در دورهٔ جدید یکی از نخستین دبیرستان های شهر را به نام این شخصیت شهیر خود کردند. تنها مجلهٔ ادبی شهر که نشریهٔ انجمن ادبی هرات بود در دورهٔ حاکمیت طالبان به «اورنگ هشتم» مسمّی شد. مجموعهای از فرهنگیان برجستهٔ هرات به شمول احمدضياء رفعت، ضياءالحق سخا، محمدناصر رهياب، احمدسعيد حقيقي، محمدداوود منير، محمدظاهر رستمی، براتعلی فدایی، دستگیر قیومی و تنی چند از دیگر فرهنگیان با حمایت ملا عبداللطیف حکیمی رئیس اطلاعات و فرهنگ وقت هرات در سال ۱۳۷۸ تصمیم به بازگشایی انجمن ادبی هرات و نشر مجلهٔ آن می گیرند. ابتدا رئیس انجمن در مجلسی به انتخاب اکثریت اعضا، احمدضیاء رفعت تعیین می شود و ایشان سپس در نشستی با دیگر اعضای برجستهٔ انجمن ادبی بر سر انتخاب نام مجله رایزنی میکنند که سرانجام به پیشنهاد محمدناصر رهیاب نام «اورنگ هشتم» برای مجله مورد موافقت همهٔ اعضا قرار می گیرد. استدلال جمع این بوده همان گونه که عبدالرحمن جامی با سرایش «هفت اورنگ» در میان اوزبکان و گورکانیان سری بلند کرد و از فرهنگ خود با شایستگی و قدرت نمایندگی کرد، این بار ما نیز با کتاب ادبی شهر و اورنگ هشتم خود در برابر تحجر و دگماندیشی طالبان ایستادگی خواهیم کرد. این مجله پس از نشر چند شماره و پس از اطلاع مسئولین فرهنگی طالبان در هرات از فلسفهٔ نامگذاری آن و نیز امتناع مدیر مسئول مجله از نشر پیام رهبر طالبان به «اورنگ» تغییر نام داد. اورنگ به مدیر مسئولی احمدسعید حقیقی کارمند وقت ریاست اطلاعات و فرهنگ به نشر رسید. از آنجا که به سبب سهمگیری کمتر نویسندگان، مجله در کیفیت و کمیت به پای اورنگ هشتم نمیرسید و مورد استقبال واقع نشد لذا پس از نشر یک شماره دوباره نام قبلی مجله به آن بازگشت و مدیر



مسئول قبلی کار خود را آغاز کرد و با فراز و فرودهای بسیار تا سال ۱۳۹۳ خورشیدی به انتشار خود ادامه داد.

هراتیان در بیرون از هرات هم جامی را از یاد نبردند در سال ۱۳۸۳ در کابل و در سال ۲۰۱۲ میلادی در اورنج کانتی ایالت کالیفرنیا در امریکا نهادی با نام «کانون فرهنگی جامی» ایجاد شد که نخستین را خانم آمنه افضلی و دومین را طارق بها و محبوبه تیموری مدیریت میکنند. در سالهای اخیر تالار همایشهای دانشگاه هرات به نام مولانا عبدالرحمن جامی مسمّا شده و نیز دانشگاه خصوصی جامی در این شهر تأسیس شده است. از دیگر علاقهمندی های مردم به جامی از نام گذاری دارالعلوم مولانا عبدالرحمن جامی و ... باید یاد کنیم.

# برآورندة حاجات

شمار زیادی از مردم هرات به مولانا جامی اعتقاد زایدالوصفی دارند. جامی آن قدر برای آنان بزرگ شده که هر جماعت و گروهی از منظری به ساحت او نگریسته و او را مرادبخش و حتی آگاهتر به مسائل و چالشهای شهر خود می داند. گاه مشکلات اجتماعی ریشه دار خود را از زبان او خواستند بشنوند و گاه نگارش کتابهای مورد نزاع و حساس شهر را به او نسبت دادهاند. مزارش هم که تریاق مجرب بوده و درد هر دردمندی را دوا می بخشیده است. در ادامه با شواهد و امثال به توضیح این موارد می پردازیم.

### بیان مشکل اجتماعی خود از زبان جامی

مردم هرات گاه ناگفته های مهم و نارضایتی های اجتماعی خود را خواستند از زبان جامی بشنوند و این دست از اقوال و ذهنیتها را در قالب اشعار و وجیزهها به او نسبت دادند. به طور مثال بیتی در بین هراتیان سخت رایج است که به عدم انسجام و اتحاد آنان در طول تاریخ اشاره مي کند:

جامے مگو کے اهل هري متفق نيند دارند اتفاق ولي بر نفاق خويش

در حالی که در مجموعهٔ آثار جامی چنین بیتی وجود ندارد و این بیت برگرفته از یک رباعی است که آن را عباس قلی خان شاملو حاکم هرات سروده است:

لب خـوش نمي كنند به شـهد وثاق هم دارند اتفاق ولی در نفاق هم'

تلخنــد بــس که آدمیــان در مـــذاق هم با هم مگوی خلق جهان متفق نیند



۱. نصر آبادی، طاهر، تذکره، ۱۳۱۷، ص ۲۲.



# دانا به تاریخ شهر

برای هراتیان جامی آن قدر بزرگ بود که برخی به اشتباه به او نسبت تألیف تاریخ هرات را دادند. از دید آنان او اعلم و آگاهتر به تاریخ شهر هرات است و او باید تاریخ هرات را بنویسد. در بسیاری از منابع از سدهٔ دهم تا امروز به جامی تألیفی در خصوص تاریخ هرات نسبت داده شده است.

### فيصله دهندة منازعات حقابهها

اکنون در ریاست حوضهٔ آبریز هری رود - مرغاب در هرات دست نویسی نگه داری می شود که سخت مورد اعتماد میرابها و کشاورزان و مسئولین تقسیم آب هری رود قرار دارد. مردم هرات معتقدند که این کتاب را مولانا جامی نوشته است در حالی که نه خود جامی و نه هم معاصرین او به چنین اثری اشاره کردهاند. نگاه بلند مردم هرات به جامی سبب شده که چنین اثری که قول او در منازعات آبیاری قول فیصل و نزاعبرانداز است را اثر خامهٔ مولانا عبدالرحمن جامی بدانند \*\*.

# مرادبخشي مزار جامي

مولانا عبيدالله بن ابوسعيد الهروي كه دومين قسمت از رسالهٔ مزارات هرات را در سال ١١٩٨ق. نوشته، كتابش را با ترجمهٔ احوال مولانا عبدالرحمن جامي آغاز كرده است. او در بارهٔ مزار مولانا چنین نوشته است: مزار آن حضرت قبلهٔ حاجات و کعبهٔ مرادات است و اکثر مردم هرات، روز شنبه به زیارت ایشان می روند و فیض و فتوح می برندا. به تأسی از این عقیده، زن و مرد هرات در شب و روز شنبه به زیارت ایشان جهت رواشدن حاجات هجوم می آوردند و معتقدند هر کس شش روز شنبه مرتباً به زیارت حاضر می شود و یک روز شنبه را قرض می گذارد، تا بعد از حصول مرام ادا کند. امروزه، این فرد از شاعری نامعلوم زبان زد عامه است:

#### هر طواف مولوی هفتاد حج اکبر است ا هـر که آید یوم شـنبه در طواف مولوی

گاه که همه اطبا و حکیمان هرات از علاج یک بیماری فراگیر در میماندند، چاره رجوع به حضرت جامی و استمداد از او در درمان و نجات مردم هرات از آن بیماری بود. به طور مثال در سال ۱۳۱۸ و در پی شیوع بیماری کشندهٔ وبا در هرات، خرقهٔ منسوب به پیامبر اکرم ص را در هجدهم میزان و در زمان حکومت محمدقاسم خان (حک. ۱۳۱۷-۱۳۲۰) از جای نگهداری آن کشیده و در یک صندوق بر شتری نهاده و همراه با مردم با پای پیاده به سوی مزار مولانا

۲. حکمت، علی اصغر، جامی، ۱۳۸۶، ص ۲۲۵.



١. واعظ هروي، اصيل الدين، رسالهٔ مزارات هرات، ١٣٤٤، ص ١٠٩.

عبدالرحمن جامي روان شدند. در آن موضع خرقه را از درون صندوق آن كشيده و مردم با ديدن آن گریه و دعای فراوان کردند. به باور مردم این امر سبب شد که شیوع این بیماری کشنده در هرات متوقف شود.

اکنون نیز مردم عوام و کمسواد با مراجعه به آرامگاه جامی عقیده دارند که هر زخم و دانه در وجود کودکان را با مراجعه به مزار جامی می توان از بین برد. باور این است که فردی که حاجتی دارد با دستان خود چند گلوله از گل تهیه کرده و روی قبر مولانا می گذارد. همزمان با خشکشدن گِلها، دانه یا آن مرض نیز خشکیده و بهبود خواهد یافت. وجود داروخانهها و بیمارستانهایی در هرات با نام جامی بی ارتباط به ارادت مردم در خصوص شفابخشی این شیخ نیست.

از همین رو بوده که مزار جامی از دیرباز مورد توجه اقشار مختلف هرات بوده است. امیر على شير مزار مولانا سعدالدين كاشغرى را كه معمور بود به پاس احترام جامي با عمارت عالى تر و بنای مرتفع و خانقاه مزیّن ساخت و صحن بزرگ و حوض و [آب] انبار در آن تعمیر کرد. متأسفانه شاه اسماعيل صفوي آن را به كلي ويران ساخت. ... مدتى مدفن آن ويران و تنها صورت قبور موجود بود تا این که در عصر احمدشاه ابدالی، اهالی هرات به تجدید عمارت او کوشیده و اندک آبادی و محجری به آن تعمیر شد. در عهد امیر حبیبالله خان سراج در حین ورود او به هرات به امر امیر موصوف و به اهتمام محمدحیدر خان نایب القضای هرات، ساختمانی اعمار شد. ' » محمد حیدر خان به قلم و انشای خود، در پهلوی غربی محجر در یک سنگ رخام سفید رباعی ذیل را نوشت و به این ترتیب خواست با این رباعی با حسن خان شاملو برای مرقد خواجه عبدالله انصاري معارضه نماید:

اگر خواهی که باشد همّت مردان تو را حامی

فضای تربتش وسعتفزای هر دل تنگی

بیا در روضهٔ جنّتنشان عارف جامی طوافِ مشـهدش انجام هـر جا بيسـرانجامي ٚ

در عصر حكومت محمدظاهرشاه به امر عبدالله ملكيار حاكم هرات، بناي عهد امير حبيبالله خان را از ریشه برداشته، و ایوانی عالی با دو منار در یمین و یسار آن با مسجد زیرزمینی و مسجدی بالای مسجد تحتانی اعمار کردند. این بنا نیز در هنگام تجاوز اتحاد جماهیر شوروی بر اثر بمباران هواپیماها و زدوخورد بین مجاهدین و نیروهای دولتی و ارتش سرخ تخریب شد و بنای فعلی در سال ۱۳۷۲ و بعدها مسجدی در کنار آن ساخته شد. لوح جدیدی نیز بر سر مزار



۱. همان، ص ۲۲۲.

۲. حکمت، علی اصغر، جامی، ۱۳۸۶، ص ۲۲۶.

مولانا نصب شده است'. مزار جامي از گذشته اوقاف فراواني داشته است\*\*\*. چشمهٔ قرنفل، دو مزرعه که یکی سی و هفت جریب اراضی مزروعه در قریهٔ محلهٔ باباحاجی و دیگری یک رشته قنات خسروآقا در خيابان به اضافهٔ باغ و باغچهٔ خود مزار در حيطهٔ اوقاف مزار جامي بوده است٠٠.

آرمیدن پس از مرگ در کنار جامی به اعتقاد و باور شمار زیادی از هراتیان، سبب حشر با جامی در آخرت و در نتیجه شفاعت ایشان خواهد شد. از همین روی بسیاری از مشاهیر و متمولین هرات، با ساختن حظیرههای خانوادگی در گرد و اطراف مولانا جامی به خاک سیرده شدهاند. از بزرگان هرات مدفون در كنار مزار جامی باید به مولوی نعمتالله سلجوقی، آخوندزاده ملا محمدصديق قاضى مرافعه و رئيس افتخاري انجمن ادبى هرات، عبدالرئوف فكرى سلجوقى، محمدكريم صديقي مدير مسئول هفته نامه اتفاق اسلام، منشى ملاامير غورياني منشى نايب سالار عبدالرحيم خان، حافظ نورالدين ، دكتر جلال الدين صديقي يژوهشگر و نويسنده، عبدالرحمن دلیر غوریانی، عبدالرئوف فقیری، دستگیر قیومی شاعر و ... اشاره کنیم. از شخصیتهای سیاسی هرات و وابستگان آن ها فضل الحق آخوندزاده (متوفای ۱۳۴۸) عضو مؤسس لو یه جرگه و مشاور شاه امانالله، قاضي عبدالباقي خان، والده فضل الحق خالقيار صدراعظم وقت افغانستان از حمله کسانی هستند که در نزدیکی مولانا حامی به خاک سیرده شدهاند.

# نتبحهگيري

از آنجا که جامی در روزگار خود فردی کاملا شناخته شده و مورد تایید دربار تیموری بود، توانست نقش عمدهای در فضای فکری و فرهنگی جامعهٔ وقت هرات ایفا کند. وی جدا از شعر و شاعری به عنوان یک عالم دینی که قول و فعلش مورد پذیرش عامه بود در عرصه های مختلفی وارد گردید. این موضوع سبب شد که هم در حیات جامی و هم پس از آن در دورههای مختلف دانشمندان، ادبا، هنرمندان حاكمان و سلاطين از فرصتهاى مختلف جهت ابراز اخلاص و ارادت خود به او استفاده کنند. از هر گروه ذکر شده چهار پنج نماینده از دورههای مختلف گزینش شده و دیدگاه آنان راجع به جامی در این مقاله بازتاب یافته است. مجموع دیدگاهها

۴. حافظ نورالدین و حافظ فخرالدین احراری دو برادر دوقلو بودند که در جوار مزار مولانا جامی به خاک سپرده شدهاند. محمدافضل شهير و عبدالعلى نور احراري فرزندان حافظ نورالدين احراري هستند.



۱. افضلی، خلیلالله، «نقشی که بازنماند (بررسی وضعیت ابنیهٔ تاریخی هرات بین سالهای ۱۳۵۷ تا ۱۳۷۱)»، ص ۲۱۳. لوح قدیم مزار جامی به میر علی هروی خوشنویس برجسته منسوب است. سندی از روزگار جامی برای این گمان نیافتم و تنها برخی از پژوهشگران معاصر به آن اشاره کردهاند. (بنگرید به تعلیقات عبدالرئوف فکری سلجوقی در رسالهٔ مزارات هرات، ۱۳۴۳، ص ۵۴). ۲. حکمت، علی اصغر، جامی، ۱۳۸۶، ص ۲۲۴.

٣. از جملهٔ این حظیرهها میتوان به حظایر غوریانیها، احراریها، سلجوقیها، صدیقیها و ... اشاره کرد.

نشان می دهد که ادبیات و فرهنگ هرات در این چند سده پس از مرگ جامی از این شخصیت بسیار متأثر بوده و بیش تر تولیدات ادبی این سرزمین، به محور تفکر، آثار و شخصیت مولانا عبدالرحمن جامی چرخیده است. آثار قابل توجهی که به تقلید و نظیرهگویی از آثار جامی در هر قرن در هرات سروده شده، مؤید این ادعاست.

### بادداشتها

\*طريقهٔ صلواتيه در هرات زاده و يرورش يافته است. اين طريقه اگر چه از نظر سلسلهٔ مشایخ به نقشبندیه می رسد اما از جهت اذکار و روش سلوک شباهت چندانی با تعالیم نقشبندیه ندارد. از دیدگاه این طریقه، مرید با ذکر صلوات بر پیامبر صلی الله علیه و سلم و بر اثر فضایلی که بر آن مترتب است، مراحل دشوار سیر و سلوک را زودتر و آسانتر می گذراند و به مقصد می رسد. بنیان گذار این طریقه، آخوندزاده عبدالصمد سودایی (متوفای ۱۳۲۷ش.) بوده که طبقهٔ علمای رسمی هرات با وی میانهٔ خوبی نداشتهاند. از مشایخ این طریقه می توان به آقا سید محمدعثمان چشتی مودودی (متوفای ۱۳۹۶ش.)، صوفى عبدالقادر آهنگر، صوفى غلاممحمّد نانوا، صوفى محمّدصديق، آقا سيّد اختر سر وستاني، مولوي محمّد ايّوب فيضي و سيّد عبدالله آقا، اشاره نمود. اكنون در جلسات مريدان آقا سيّد محمّدعثمان چشتي، «نفحات الانس» مولانا جامي، «فتوحات مكّي» ابن عربي، «مثنوي» معنوي و «مكتوبات» مجدد الف ثاني و در جلسات مريدان سيّد عبدالله آقا كه سيد عبدالرحمن آقا جانشين ايشان هستند، «هفت اورنگ» مولانا جامي خوانده مي شود. جهت کسب معلومات بیش تر به این دو کتاب مراجعه شود: راز عروج (در زندگی و سيرت سيدالعرفا حضرت سيد عبدالله آقا)، به كوشش سيد مسعود حسيني، كابل، ١٣٨٣؛ طريقهٔ عاليه صلواتيه با معرفي مختصر اما صلواتيان و خواجگان صلواتيه، بسم الله فرامرز سروی و عبدالغفار حبیبی، انتشارات احراری، ۱۳۹۷، هرات (از دوست گرامی ام مهندس فرهاد احراری جهت در اختیارگذاشتن این اطلاعات سیاسگزاری می کنم).

\*\*نویسنده در مهر (میزان) ۱۳۹۷ در سفر به هرات به مطالعه و بررسی این نسخه پر داخت که در آن هیچ سند و نشانهای دال بر نگارش این رسالهٔ تقسیم آب توسط عبدالرحمن جامی در آن نیافت. کمسوادی نویسنده و وجود تواریخی از سده های سیزده و چهارده دلایلی محکم بر نفی انتساب اثر به جامی است.

\*\*\* تولیت مزار و سریرستی موقوفات آن در حدود سالهای ۱۳۲۰ بر عهدهٔ ملا



محمدفاروق و خانوادهٔ وی بوده است.

### فهرست منابع

- اسفزاری، معین الدین، (۹۸ ق.)، ترسل و منشأت، شمارهٔ ۱۳۷۱۸، محفوظ در کتابخانهٔ مجلس شورای اسلامی: تهران.
- -\_\_\_\_\_، (۱۹۶۱)، روضات الجنات في اوصاف مدينه هرات، جلد اول، به تصحيح محمد اسحاق، دانشگاه عليگر: عليگر.
- -\_\_\_\_\_، (۱۳۳۸)، روضات الجنات في اوصاف مدينه هرات، جلد اول، به تصحيح كاظم امام، دانشگاه تهران: تهران.
- اشرفی، م. م.، (۱۳۸۹)، مینیاتورهای نسخههای خطی جامی در قرن شانزدهم، ترجمهٔ عربعلی شروه، انتشارات شباهنگ: تهران.
- افضلی، خلیل الله، (۱۳۹۷)، سالهای سرخ هری (مقالات و یادداشتهایی در بارهٔ وقایع هرات ۱۳۵۷-۱۳۷۱ خورشیدی)، مؤسسهٔ یژوهشی بایسنغر، هرات.
- -\_\_\_\_، (۱۳۹٤)، «طرز شعری درویش حسین واله و بررسی اثرگذاری های وی بر عبدالقادر بیدل»، دوفصل نامهٔ رودکی، سال ۱۲، شمارهٔ ۵۵، صص ۷-۲۹.
  - بابر، ظهيرالدين محمد، (١٣٠٨ق.)، بابرنامه، ترجمهٔ عبدالرحيم خان خانان، بمبئى.
- نثاری بخاری، حسن، (۱۳۷۷)، مذکر احباب، به تصحیح نجیب مایل هروی، نشر مرکز: تهران.
- جامى، عبدالرحمن، (١٣٥٥)، مقامات شيخ الاسلام، تحشيه و تعليق على اصغر بشير هروى، بيهقى: كابل.
- جامى، عبدالرحمن، (١٣٨٣)، رسالة منشأت (به انضمام شرح حال مولانا جامى، خواجة احرار، سلطان حسين بايقرا و امير على شير نوايى، به تصحيح عبدالعلى نور احرارى، انتشارات شيخ الاسلام احمد جام: تربت جام.
  - جامى، عبدالرحمن، (١٣٧٨)، ديوان، ٢ جلد، ميراث مكتوب: تهران.
- جامی، نورالدین عبدالرحمن، (۱۳۷۸)، نامه ها و منشآت جامی، به تصحیح عصام الدین اورون بایف و اسرار رحانوف، میراث مکتوب: تهران.
- جامى، ملا عبدالرحمن، (١٣٧٩)، شواهد النبوه، به كوشش حسن امين، ميركسرى: تهران.
- جامى، يوسف اهل، (١٣٥٦)، فرائد غياثى، جلديك، به تصحيح حشمت مؤيد، بنياد



- جامی، یوسف اهل، فرائد غیاثی، دست نویس شماره ۱۰۲۰، دانشگاه تو بینگن آلمان.
- حبیبی افغانی، عبدالحی، (۱۳٤٠)، «مجمع الغرایب و مطالب خواندنی آن»، مجلهٔ آریانا، عقرب، شمارهٔ ۲۲۲، ص ۳٦٥ و ۳٦٦.
  - حبيبي، عبدالحي، (١٣٥٦)، هنر عهد تيموريان و متفرعات آن، بنياد فرهنگ: تهران.
    - حكمت، على اصغر، (١٣٨٦)، جامى، چاپ سوم، انتشارات طوس، تهران.
      - خواندمير، غياث الدين، (١٣٤٣)، خلاصه الاخبار، انجمن جامي: كابل.
- خواندمیر، غیاث الدین، (۱۳۷۸)، مکارم الاخلاق، به تصحیح محمداکبر عشیق، میراث مکتوب: تهران.
- دانشگاه کمبریج، (۱۳۸۲)، تاریخ ایران دورهٔ تیموریان، ترجمهٔ یعقوب آژند، جامی: تهران.
- صفوی، سام میرزا، (۱۳۸٤)، تذکرهٔ تحفهٔ سامی، به تصحیح رکن الدین همایون فرخ، اساطیر: تهران.
- صفى، فخرالدين على، (١٣٩٤)، لطايف الطوايف، به تصحيح حسن نصيرى جامى، انتشارات مولى: تهران.
- عالى افندى، مصطفى، (١٣٦٩)، مناقب هنروران، ترجمهٔ توفيق سبحاني، سروش: تهران.
- غفاری، قاضی احمد، (۱٤٠٤ق)، تاریخ نگارستان، به تصحیح آق مرتضی مدرس گیلانی، کتاب فروشی حافظ: تهران.
- فراهی هروی، معین الدین، (۱۳۹۵)، دیوان، به تصحیح سید احمد بهشتی شیرازی، انتشارات روزنه: تهران.
  - فكرى سلجوقى، عبدالرئوف، (١٣٤٣)، گازرگاه، انجمن تاريخ: كابل.
- \_\_\_\_\_\_، (۱۳۹۲)، بخشی از تاریخ هرات باستان، به کوشش مسعود رجایی، اکادمی علوم افغانستان: کابل.
- قاطعی هروی، (۱۹۷۹)، مجمع الشعرای جهانگیرشاهی، به تصحیح محمدسلیم اختر، کراچی: مؤسسهٔ تحقیقات علوم آسیای میانه و غربی دانشگاه کراچی.
- كبيرى هروى، غلام حيدر، (١٣٩١)، بهشت آزادان، نهاديژوهشي -نشراتي گوهر خراسان: هرات.
- گلچین معانی، احمد، (۱۳۲۹)، «حسن خان شاملو»، آینده، سال شانزدهم، شمارهٔ ٥ تا ۸، صص ۲۰۱-۶۱۶.
  - مایل هروی، رضا، (۱۳٤۸)، میرزایان برناباد، انجمن تاریخ افغانستان: کابل.





- مایل هروی، میر نجیبالله، (۱۳۶۱)، «ناظم هروی و آثار او»، مجلهٔ وحید، شمارهٔ ۲۳۶ و ۲۳۵، صص ۲۱–۲۸.
- مایل هروی، نجیب، (۱۳۷۸)، برگ بی برگی (یادنامهٔ استاد رضا مایل)، طرح نو: تهران.
  - -\_\_\_\_\_، (۱۳۷۷)، شيخ عبدالرحمن جامي، طرح نو: تهران.
- -\_\_\_\_\_، (۱۳۸۳)، «نسخهبرگردان جنگ شاملو»، نامهٔ بهارستان، شمارهٔ ۹ و
  - ۱۰، صص ۲۷۱–۲۷۶.
- ناظم هروی، فرخ حسین، (۱۳۷٤)، دیـوان، به تصحیح محمد قهرمان، آسـتان قدس رضوى: مشهد.
  - نصر آبادی، طاهر، (۱۳۱۷)، تذکره، به تصحیح وحید دستگردی، بی نا: تهران.
  - نصیری جامی، حسن، (۱۳۹۳)، مکتب هرات و شعر فارسی، انتشارات مولی: تهران.
- نظامی باخرزی، عبدالواسع، (۱۳۷۱)، مقامات جامی، به تصحیح نجیب مایل هروی، نشر نے: تهران.
- نوایی، میرعلی شیر، (۱۳۲۳)، مجالس النفایس، به تصحیح علی اصغر حکمت، تهران.
- -\_\_\_\_\_، (۱۳۸۱)، خمسه المتحيرين، ترجمهٔ محمد نخجواني، به كوشش مهدى
  - فراهانی منفرد، ضمیمهٔ شمارهٔ ۱۲ نامهٔ فرهنگستان، فرهنگستان زبان و ادب فارسی: تهران.
- واعظ، اصيل الدين، (١٣٥١)، مقصدالاقبال، به تصحيح رضا مايل هروي، بنياد فرهنگ: تهران.
- واعظ هروي، اصيل الدين، (١٣٤٦)، رسالهٔ مزارت هرات، به تصحيح، مقابله و حواشي عبدالرئوف فكرى سلجوقي، مطبعة دولتي: كابل.
  - هاتفي، عبدالله، (١٩٤١)، ليلي و مجنون، اكادمي علوم شوروي: مسكو.
  - (۱۹۲۰)، مجموعهٔ نسخههای خطی شرقی اکادمی علوم ازبکستان، جلد ٥، تاشکند.

